ABasch.

### DE

# L'HOMME,

De ses Facultés intellectuelles & de son Éducation.

monstrum horribile

difficult.

8406.66-18



mousture & a divise

# L'HOMME,

De ses Facultés intellectuelles & de son Education.

OUVRAGE POSTHUME

DE

## M. HELVÉTIUS.

TOME SECOND.

Honteux de m'ignorer, Dans mon être, dans moi, je cherche à pénétrer. Voltaire, Dis. 6. de la Nature de l'Homme.



LONDRES,

M. DCCLXXXVI.



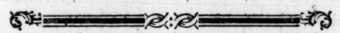
- 10 y a 16

7



DE

# L'HOMME,



### SECTION VI.

Des Maux produits pur l'Ignorance: que l'Ignorance n'est point destructive de la Mollesse; qu'elle n'assure point la fidélité des sujets; qu'elle juge, sans examen, les questions les plus importantes. Celle du luxe citée en exemple. Des malheurs où ces jugements peuvent quelquesois précipiter une nation. Du mépris & de la haine qu'on doit aux Protecteurs de l'ignorance.

### CHAPITRE L.

De l'Ignorance & de la Mollesse des Peuples.

L'IGNORANCE n'arrache point les peuples à la mollesse. Elles les y plonge, Tom. II.

1

les dégrade, & les avilit. Les nations les plus stupides ne sont pas les plus récommandables pour leur magnanimité, leur courage & la sévérité de leurs mœurs. Les Portugais & les Romains modernes sont ignorants: ils n'en sont pas moins pusillanimes, voluptueux & moux. Il en est ainsi de la plupart des peuples de l'Orient. En général, dans tout pays où le despotisme & la superstition engendrent l'ignorance, à son tour, l'ignorance y enfante la mollesse & l'oisiveté.

Le Gouvernement défend-il de penfer? Je me livre à la paresse. L'inhabitude de résléchir me rend l'application pénible, & l'attention satigante. a) Quels charmes pour moi auroit alors l'étude? Indissérent à toute espece de connoissances, aucune ne m'intéresse assez pour m'en occuper; & ce n'est plus que dans des sensations agréables, que je puis chercher mon bonheur.

Qui ne pense pas veut sentir, & sen-

a) La haine d'un peuple ignorant pour l'application, s'étend jusqu'à ses amusements. Aimeil le jeu? Il ne joue que les jeux de hasard. Aimet-il les Opéra? C'est, pour ainsi dire, des Poèmes sans paroles qu'il demande. Peu lui importe que son esprit soit occupé: il sussit que ses oreilles soient frappées de sons agréables. Entre tous les plaisirs, ceux qu'il préfere, sont ceux qui ne supposent ni esprit, ni connoillance.

tir délicieusement. On veut même croitre, si je l'ose dire, en sensations, à mesure qu'on diminue en pensées. Mais peut-on être à chaque instant affecté de sensations voluptueuses? Non: c'est de loin en loin qu'on en éprouve de telles.

L'intervalle qui sépare chacune de ces sensations, est chez l'ignorant & le désouvré rempli par l'ennui. Pour en abréger la durée, il se provoque au plaisir, s'épuise & se blase. Entre tous les peuples, quels sont les plus généralement livrés à la débauche? Les peuples escla-

ves & superstitieux.

Il n'est point de nation plus corrompue que la Vénitienne; b) & sa corruption, dit M. Burck, est l'esset de l'ignorance qu'entretient à Venise le Despotisme Aristocratique. "Nul citoyen n'o, se y penser. Y faire usage de sa rai, son, est un crime, & c'est le plus, puni. Or, qui n'ose penser, veut du, moins sentir, & doit par ennui se li, yren à la mollesse. Qui supporteroit le, joug d'un Despotisme Aristocratique, si ce n'est un peuple ignorant & vo, luptueux? Le Gouvernement le sait, & le Gouvernement encourage ses sujets à la débauche. Il leur offre à la

b) Voyez Traité du Sublime de M. Burck. Je le traduis, & ne prétends point juger d'un peuple que je ne connois que sur des relations.

, fois des fers & des plaisirs: ils accep-, tent les uns pour les autres; & dans , leurs ames avilies, l'amour des voluptés l'emporte toujours sur celui de , la liberté. Le Vénitien n'est qu'un , pourceau, qui, nourri par le maître , & pour son usage, est gardé dans une , étable où l'on le laisse se vautrer dans , la fange & la boue.

"A Venise, grand, petit, hom-" me, semme, clergé, laïc, tout est " également plongé dans la mollesse. " Les Nobles, toujours en crainte du " peuple, & toujours redoutables les " uns aux autres, s'avilissent, s'éner-" vent eux-mèmes par politique, & se " corrompent par les mêmes moyens " qu'ils corrompent leurs sujets. Ils " veulent que les plaisirs & les volup-" tés engourdissent en eux le sentiment " d'horreur, qu'exciteroit dans un es-" prit élevé & sier, le tribunal d'inquisi-" tion de l'Etat. "

Ce que M. Burck dit ici des Vénetiens, est également applicable aux Romains modernes, & généralement à tous les peuples ignorants & policés. Si le Catholicilme, disent les Réformés, énerve les ames, & ruine à la longue l'Empire où il s'établit, c'est qu'il y propage l'ignorance & l'oisiveté, & que l'oisiveté

L'amour du plaisir seroit-il donc un vice? Non. La nature porte l'homme à sa recherche, & tout homme obéit à cette impulsion de la nature. Mais le plaisir est le délassement du citoyen instruit, actif & industrieux; & c'est l'unique occupation de l'oisif & du stupide. Le Spartiate, comme le Perse, étoit fensible à l'amour; mais l'amour, différent en chacun d'eux, faisoit de l'un un peuple vertueux, & de l'autre un peuple efféminé. Le ciel a fait les femmes dispensatrices de nos plaisirs les plus vifs. Mais le ciel a-t-il voulu qu'uniquement occupés d'elles, les hommes, à l'exemple des fades Bergers de l'Aftrée, n'eussent d'autre emploi que celui d'amants? Ce n'est point dans les petits foins d'une passion langoureuse, mais dans l'activité de son esprit, dans l'acquisition des connoissances, dans ses travaux & fon industrie; que l'homme peut trouver un remede à l'ennui. L'amour est toujours un péché théologique, & devient un péché moral, lorsqu'on en fait fa principale occupation. Alors il énerve l'esprit, & dégrade l'ame.

Qu'à l'exemple des Grecs & des Romains ; les nations fassent de l'amour un Dieu: c) mais qu'elles ne s'en rendent point les esclaves. L'Hercule qui combat Acheloüs, & lui enleve Déjanire, est fils de Jupiter; mais l'Hercule qui file aux pieds d'Omphale, n'est qu'un Sybarite. Tout peuple actif & éclairé est le premier de ces Hercules; il aime le plaisir, le conquiert, & ne s'en excede point: il pense souvent, jouit quelquefois.

Quant au peuple esclave & superstitieux, il pense peu, s'ennuye beaucoup, voudroit toujours jouir, s'excite & s'énerve. Le seul antidote à son ennui, seroit le travail, l'industrie & les lumieres. Mais, dit à ce sujet Sydney, les lumieres d'un peuple sont toujours proportionnées à sa liberté, comme son bonheur & sa puissance toujours proportionnés à ses lumieres. Aussi l'Anglois plus libre est communément plus éclairé que le François; d') le François que l'Es-

d) La France, dit-on, a dans ces derniers temps produit plus d'hommes illustres que l'Angleterre. Soit: il n'est pas moins vrai que le corps de la nation Françoise s'abrutit de jour en jour. Le

c) L'amour est dans l'homme un principe puisfant d'activité. Il a souvent changé la face des Empires. L'amour & la jalousie ouvrirent aux Maures les portes de l'Espagne, & y détruisirent la Dymastie des Ommiades. Son instuence sur le monde moral, enhardit sans doute les Poètes à lui donner sur le physique, une puissance qu'il n'a pas. Hésiode en sit l'Architecte de l'univers.

pagnol, l'Espagnol que le Portugais, le Portugais que le Maure. L'Angleterre en conséquence est, relativement à son étendue, plus puissante que la France, e) la France que l'Espagne, l'Espagne que le Portugal, & le Portugal que Maroc. Plus les peuples sont éclairés, plus ils font vertueux, puissants & heureux. C'est à l'ignorance seule qu'il faut imputer les effets contraires. Il n'est qu'un cas où l'ignorance puisse être desirable; c'est lorsque tout est désespéré dans un Etat, & qu'à travers les maux présents, on apperçoit encore de plus grands maux à venir. Alors la stupidité est un bien: f) la science & la prévoyance est

François n'a ni le même intérêt, ni les mêmes moyens de s'éclairer que l'Anglois. La France est actuellement peu redoutable. Le citoyen sans émulation y croupit dans la paresse. Le mérite sans considération, est le mépris des Grands. Les hommes actuellement célebres mourront sans postérité.

e) Pour prouver l'avantage du moral sur le physique, le ciel, disent les Anglois, a voulu que la Grande - Bretagne proprement dite, n'eût que le quart d'étendue de l'Espagne, que le tiers de la France, & que moins peuplée peut-être que ce dernier Royaume, elle lui commandat par la supériorité de son Gouvernement.

f) Dans les Empires d'Orient, le plus funeste & le plus dangereux don du ciel, dit un Voyageur célebre, seroit une ame noble, un esprit élevé. Les gens vertueux & raisonnables supportent impatiemment le joug du despotisme. Or cette impa-

A 4

un mal. C'est alors que fermant les yeux à la lumiere, on voudroit se cacher des maux fans remede. La position du citoyen est semblable à celle du marchand naufragé; l'instant pour lui le plus cruel n'est pas celui, où, porté sur les débris du vaisseau, la nuit couvre la surface des mers, où l'amour de la vie & l'espérance lui font dans l'obfcurité entrevoir une terre prochaine. Le moment terrible eft le lever de l'Aurore, lorsque repliant les voiles de la nuit, elle éloigne la terre de ses yeux, & hii découvre à la fois l'immentité des mers & de ses malheurs: c'est alors que l'espérance portée avec lui sur les débris du vaisseau, fuit, & cede fa place au désespoir.

Mais est-il quelque royaume en Europe où les malheurs des citoyens soient sans remede? Qu'on y détruise l'ignorance, & l'on y aura détruit tous les

germes du mal moral.

L'ignorance plonge non-seulement les peuples dans la mollesse, mais éteint en eux jusqu'au sentiment de l'humanité. Les plus ignorants sont les plus barbares. Lequel se montra dans la derniere guerre le plus inhumain des peuples? L'ignorant Portugais. Il coupoit le nez

tience est un crime, dont le Sultan les puniroit. Peu d'Orientaux sont exposés à ce danger. & les oreilles des prisonniers faits sur les Espagnols. Pourquoi les Anglois & les François se montrerent-ils plus généreux? C'est qu'ils étoient moins stupides.

Nul citoyen de la Grande-Bretagne qui ne soit plus ou moins instruit. g)

g) En Angleterre, pourquoi les Grands sontils en général plus éclairés qu'en tout autre pays? C'est qu'ils ont intérêt de l'être. En Portugal, au contraire, pourquoi sont-ils si souvent ignorants & stupides? C'est que nul intérêt ne les nécessite à s'instruire.

La science des premiers, est celle de l'homme & du Gouvernement.

Celle des feconds, est la science du lever, du

coucher, & des voyages du Prince.

Mais les Anglois ont-il porté dans la Morale & la Politique toutes les lumières qu'on devoit attendre d'un peuple aussi libre? J'en doute. Enivrés de leur gloire, les Anglois ne soupçonnent point de défaut dans leur Gouvernement actuel. Peutêtre les Ecrivains François ont-ils en sur cet objet des vues plus prosondes & plus étendues. Il est deux causes de cet effet.

La premiere est l'état de la France. Le malheur n'est-il pas encore excessif en un pays; n'a-t-il pas entiérement abattu les esprits? il les éclaire, & devient dans l'homme un principe d'activité. Souffre-t-on? on veut s'arracher à la douleur, &

ce defir eft inventif.

La seconde, est peut-être le peu de liberté dont jouissent en France les Ecrivains. L'homme en place fait-il une injustice, une bévne; il faut la respecter. La plainte est en ce Royaume le crime le plus puni. Y veut-on écrire sur les matieres d'administration? Il faut pour cet esset remonter en Morale & en Politique, jusqu'à ces principes limPoint d'Anglois que la forme de son Gouvernement ne nécessite à l'étude. h) Nul Ministere qui doive être & qui soit en esset plus sage à certains égard: aucun que le cri national avertisse plus promptement de ses sautes. Or, si dans la science du Gouvernement comme dans toute autre, c'est du choc des opinions contraires que doit jaillir la lumiere, point de pays où l'administration puisse

ples & généraux, dont le développement indique d'une maniere éloignée, la route que le Gouvernement doit tenir pour faire le bien. Les Ecrivains François ont présenté en ce genre les idées les plus grandes & les plus étendues. Ils se sont par cette raison rendus plus universellement utiles que les Ecrivains Anglois. Ces derniers n'ayant pas les mêmes motifs pour s'élever à des principes généraux & premiers, font de bons ouvrages, mais presqu'uniquement applicables à la forme particuliere de leur Gouvernement, aux circonstances

présentes, & enfin à l'affaire du jour.

b) Il n'est point à Londres d'ouvrier, de porteur de chaise, qui ne lise les Gazettes, qui ne soupçonne la vénatité de ses représentants, & ne eroie en conséquence devoir s'instruire de ses droits en qualité de citoyen. Aussi nul Membre du Parlement n'oseroit y proposer une loi directement contraire à la liberté nationale. S'il le faisoit, ce Membre, cité par le parti de l'opposition & les papiers publics devant le peuple, seroit exposé à sa vengeance. Le corps du Parlement est donc contenu par la nation. Mul bras maintenant assez fort pour enchaîner un pareil peuple. Son asservissement est donc éloigné. Est-il impossible? Je ne l'assurerai point: peut-être ses immenses richesses présagent-elles déja cet événement futur. être plus éclairée, puisqu'il n'en est au-

cun où la presse soit plus libre.

Il n'en est pas de même à Lisbonne. Où le citoven étudieroit-il la fcience du Gouvernement? Seroit ce dans les livres? La superstition souffre à peine qu'on y life la Bible. Seroit-ce dans la conversation? Il est dangereux d'y parler des affaires publiques, & personne en conféquence ne s'y intéresse. Seroitce enfin au moment qu'un Grand entre en place? Mais alors, comme je l'ai déja dit, le moment de se faire des principes est passé; c'est le temps de les appliquer, d'exécuter, & non de méditer. D'où faut il donc q'une pareille nation tire ses Généraux & ses Ministres? De l'étranger. Tel est l'état d'avilissement où l'ignorance réduit un peuple,



#### CHAPITRE II.

L'Ignorance n'assure point la fidélité des fujets.

Quel ques politiques ont regardé l'ignorance comme favorable au maintien de l'autorité du Prince, comme l'appui de sa Couronne, & la sauve-garde de fa personne. Rien de moins prouvé par l'histoire. L'ignorance des peuples n'est vraiment savorable qu'au Sacerdoce. Ce n'est point en Prusse, en Angleterre, où l'on peut tout dire & tout écrire, qu'on attente à la vie des Monarques; mais en Portugal, en Turquie, dans l'Indostan, &c. Dans quel siecle dressat-on l'échasaud de Charles I? Dans celui où la superstition commandoit en Angleterre, où les peuples gémissant sous le joug de l'ignorance, étoient encore sans arts & sans industrie.

La vie de George III est assurée: & ce n'est point l'esclavage & l'ignorance; mais les lumieres & la liberté, qui la lui assurent. En est-il de même en Asie? Y voit-on un trône au-dessus de l'atteinte d'un meurtrier? Tout pouvoir sans bornes est un pouvoir incertain.

a) Les siecles où les Princes sont les plus exposés aux coups du fanatisme & de l'ambition, sont ceux de l'ignorance & du despotisme. L'ignorance & la servi-

a) Le dernier Roi de Danemarck doutoit, sans contredit, de la légitimité du pouvoir despotique, lorsqu'il permit à des Ecrivains célebres de discreter à cet égard ses droits, ses prétentions, & d'examiner les limites que l'intérêt public devoit mettre à sa puissance. Quelle magnanimité dans un Souverain! Son autorité en sut-elle affoiblie? Non; & cette noble conduite, qui le rendit cher à son peuple, doit à jamais le rendre respectable à l'humanité.

tude détruisent les Empires; & tout Monarque qui les propage, creuse le gouffre où du moins s'abymera sa postérité.

Un Prince a-t-il avili l'homme au point de fermer la bouche aux opprimés? il a conjuré contre lui-même. Qu'alors un Prêtre armé du poignard de la religion, ou qu'un Ufurpateur à la tête d'une troupe de brigands, descende dans la place publique, il sera suivi de ceux mêmes, qui, s'ils avoient eu des idées nettes de la justice, eussent, sous l'étendard du Prince légitime, combattu & puni le Prêtre ou l'Usurpateur. Tont l'Orient dépose en faveur de ce que j'avance. Tous les trônes y ont été souillés du sang de leur Maître. L'ignorance n'assure donc pas la sidélité des sujets.

Ses principaux effets font d'exposer les Empires à tous les malheurs d'une manvaise administration, de répandre fur tous les esprits un aveuglement, qui, passant bien-tôt du gouverné au gouvernant, assemble les tempêtes sur la tête

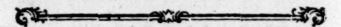
du Monarque.

Dans les pays policés, si l'ignorance, trop souvent compagne du Despotisme, expose la vie des Rois, porte le désordre dans les sinances, & l'injustice dans la répartition des impôts, quel homme ofera donc se déclarer l'ennemi de la

fcience & le protecteur d'une ignorance, qui, s'opposant à toute résorme utile, éternise les abus, & non-seulement prolonge la durée des calamités publiques, mais rend encore les citoyens incapables de cette opiniâtre attention qu'exige l'examen de la plupart des ques-

tions politiques?

Je prendrai pour exemple celle du luxe. Que de faces fous lesquelles on peut la considérer! Que de contradictions à ce sujet dans les décisions des Moralistes! que de sagacité & d'attention pour résoudre ce problème politique! Combien une erreur sur de pareilles questions n'est-elle pas quelque-fois préjudiciable aux Empires, & l'inguorance, par conséquent, funcste aux nations?

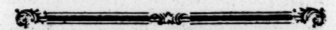


#### CHAPITRE IIL

De la Question du Luxe.

Qu'est-ce que le luxe? En vain voudroit on en donner une définition précise Le mot de luxe, comme celui de grandeur, est une de ces expressions comparatives, qui n'offrent à l'esprit aucune idée nette & déterminée. Ce mot n'exprime qu'un rapport entre deux ou plusieurs objets. Il n'a de sens sixe qu'au moment où l'on les met, si je l'ose dire, en équation, & qu'on compare le luxe d'une certaine nation, d'une certaine classe d'hommes, d'un certain particulier, avec le luxe d'une autre nation, d'une autre classe d'hommes & d'un autre particulier.

Le payfan Anglois, bien nourri, bien vêtu, est dans un état de luxe comparé au paysan François. L'homme habillé d'un drap épais, est dans un état de luxe par rapport au fauvage couvert d'une peau d'ours. Tout, jusqu'aux plumes dont le Caraïbe orne son bonnet, peut être regardé comme luxe.



#### CHAPITRE IV.

Si le luxe est utile & nécessaire.

Lest de l'intérêt de toute nation de former de grands hommes dans les Arts & les Sciences de la guerre, de l'administration, &c. Or, les grands talents font par tout le fruit de l'étude & de l'application. L'homme, paresseux de sa nature, ne peut être arraché au repos

que par un motif puissant. Quel peut être ce motif? De grandes récompensées. Mais de quelle nature doivent être les récompensées décernées par une nation? Entendroit - on par ce mot le simple don du nécessaire? Non, sans doute. Le mot récompense désigne toujours le don de quelque supersuité, a) ou dans les plaisirs, ou dans les commodités de la vie. Or, toutes les supersuités dont jouit celui auquel elles sont accordées, le mettent dans un état de luxe par rapport au plus grand nombre de ses concitoyens. Il est donc évident que les esprits ne pouvant être arrachés

a) Dans les fiecles héroïques; dans ceux des Hercules, des Théfées, des Fingals, c'étoit par le don d'un riche carquois, d'une épée bien trempée, ou d'une belle esclave, qu'on récompensoit les vertus des Guerriers. Du temps de Mansius Capitolinus, c'étoit en agrandissant de deux acres les domaines d'un Héros, que la Patrie s'acquittoit envers lui. La dixme d'une Paroisse aujourd'hui cédée au plus vil Moine, cût donc jadis été la récompense d'un Scévola ou d'un Horace Coclès. Si c'est en argent qu'on paie aujourd'hui tous les services rendus à la patrie, c'est que l'argent est représentatif de ces anciens dons. L'amour des fuperfluités fut en tous les temps le moteur de l'homme. Mais quelle maniere d'administrer les dons de la reconnoissance publique, & quelle espece de fu. perfluités faut-il préférer, pour en faire la récompense des talents & de la vertu? C'est un problème moral, également digne de l'attention du Ministre & du Philosophe.

à une stagnation nuisible à la société, que par l'espoir des récompenses, c'està-dire, des superfluités, la nécessité du luxe est démontrée, & qu'en ce sens le luxe est utile.

Mais, dira-t-on, ce n'est point contre cette espece de luxe ou de surpersuités, récompense des grands talents, que s'élevent les Moralistes: c'est contre ce luxe destructeur, qui produit l'intempérance, & sur-tout cette avidité de richesses corruptrices des mœurs d'une

nation, & présage de sa ruine.

J'ai souvent prèté l'oreille aux discours des Moralistes: je me suis souvent rappellé leurs panégyriques vagues de la tempérance, & leurs déclamations encore plus vagues contre les richesses, & jusqu'à présent nul d'entr'eux, examinateur prosond des accusations portées contre le luxe, & des calamités qu'on lui impute, n'a, selon moi, réduit la question au point de simplicité qui doit en donner la solution.

Ces Moralistes prennent-ils le luxe de la France pour exemple? Je consens d'en examiner avec eux les avantages & les désavantages. Mais avant d'aller plus loin, est-il bien vrai, comme ils

le répetent sans cesse:

r°. Que le luxe produise l'intempérance nationale?

2°. Que cette intempérance enfante tous les maux qu'on lui attribue?



#### CHAPITRE V.

Du Luxe & de la Tempérance.

Lest de deux sortes de luxe.

Le premier est un luxe national, fondé fur une certaine égalité dans le partage des richesses publiques. Il est peu apparent, a) & s'étend à presque tous les habitants d'un pays. Ce partage ne permet pas aux citoyens de vivre dans le

a) De grandes richesses sont-elles réparties entre un grand nombre de citoyens? chacun d'eux vit dans un état d'aisance & de luxe par rapport aux citoyens d'une autre nation, & n'a cependant que peu d'argent à mettre en ce qu'on appelle magnificence.

Chez un tel peuple, le luxe eft, fi je l'ofe dire,

national, mais peu apparent.

Au contraire, dans un pays où tout l'argent est rassemblé dans un petit nombre de mains, chacun des riches a beaucoup à mettre en somptuosité.

Un tel luxe suppose un partage très-inégal des richesses de l'état; & ce partage est, sans doute, une calamité publique. En est-il ainsi de ce luxe national, qui suppose tous les citoyens dans un certain état d'aisance, & par conséquent un partage à peu près égal de ces mêmes richesse? Non : ce luxe, loin d'être un masheur, est un bien public. Le luxe par conséquent n'est point en lui un mal.

faste & l'intempérance d'un Samuel Bernard, mais dans un certain état d'aisance & de luxe par rapport aux citoyens d'une autre nation. Telle est la position du paysan Anglois b) comparé au paysan François. Or, le premier n'est pas toujours le plus tempérant.

La seconde espece de luxe, moins générale, e) plus apparente & renfermée dans une classe plus ou moins nombreuse de citoyens, est l'effet d'une répartition

b) Le Spartiate étoit fort & robuste; il étoit donc suffisamment substanté. Les paysans en certains pays, sont maigres & foibles; ils ne sont donc pas affez nourris. Le Spartiate a donc vécu dans un état de luxe, par rapport aux habitants de quelques autres contrées.

c) On pent, au nombre & sur-tout à l'espece de manufactures d'un pays, juger de la maniere dont les richesses y sont réparties. Tous les citoyens y sont-ils aises? Tous veulent être bien vêtus. Il s'y établit en conséquence un grand nombre de manufactures, ni trop sines, ni trop grossières.

Les étoffes en sont solides, durables & bien frappées, parce que les citoyens sont pourvus de l'argent nécessaire pour se vêtir, mais non pour changer souvent d'habits.

L'argent d'un Royanme est-il au contraire raffemblé dans un petit nombre de mains? La plupart des citoyens languissent dans la misere. Or l'indigent ne s'habille point; & plusieurs des manusactures, dont nous venons de parler, tombent. Que substitue-t-on à ces établissements? Quelques manusactures d'étosses riches, brillantes & peu durables; parce que l'opulence, honteuse d'user un habit, veut en changer souvent. C'est ainsi que tout se tient dans un Gouvernement. très-inégale des richesses nationales. Ce luxe est celui des Gouvernements despotisques, où la bourse des petits est sans cesse vuidée dans celle des Grands, où quelques-uns regorgent de supersu, lorsque les autres manquent du nécessaire. d) Les habitants d'un tel pays consomment peu : qui n'a rien, n'achete rien. Ils sont d'ailleurs d'autant plus tempérants, qu'ils sont plus indigents.

La misere est toujours sobre; & le luxe, dans ces Gouvernements, ne produit pas l'intempérance, mais la tempérance nationale, c'est-à-dire, du

plus grand nombre.

Sachons maintenant si cette tempérance est aussi féconde en prodiges que l'assurent les Moralistes. Qu'on consulte l'histoire: l'on apprend que les peuples communément les plus corrompus, sont les sobres habitants soumis au pou-

d) Lorsque je vois, disoit un grand Roi, délicatesse & profusion sur la table du Riche, du Grand & du Prince, je soupçonne disette sur celle du peuple. Or j'aime à savoir mes sujets bien nourris, bien vêtus. Je ne tolere la pauvreté qu'à la tête de mes Régiments. La pauvreté est brave, active; intelligente, parce qu'elle est avide de richesses, parce qu'elle poursuit l'or à travers les dangers, parce que l'homme est plus hardi pour conquérir que pour conserver, & le voleur plus couragenx que le marchand. Ce dernier est plus opulent, il apprécie mieux la vraie valeur des richesses: le voleur s'en exagere toujours le prix.

voir arbitraire; que les nations réputées les plus vertueuses, sont au contraire ces nations libres, aifées, dont les richesses sont le plus également réparties, & dont les citovens en conféquence ne sont pas toujours les plus tempérants. En général, plus un homme a d'argent, plus il en dépense, mieux il se nourrit. La frugalité, vertu, fans doute respectable & méritoire dans un particulier, est dans une nation toujours l'effet d'une grande cause. La vertu d'un peuple est presque toujours une vertu de nécessité; & la frugalité, par cette raison, produit rarement dans les Empires les miracles qu'on en publie.

Les Asiatiques esclaves, pauvres, & nécessairement tempérants sous Darius & Tigrane, n'eurent jamais les vertus

de leurs vainqueurs.

Les Portugais, comme les Orientaux, surpassent les Anglois en sobriété, & ne les égalent point en valeur, en industrie, en vertu, ensin en bonheur. c) Si les François ont été battus dans la

c) L'Angleterre a peu d'étendue, & toute l'Europe la réspecte. Quelle preuve plus affurée de la sagesse de son administration, de l'aisance, du courage des peuples, enfin de ce bonheur national, que les Législateurs & les Philosophes se proposent de procurer aux hommes, les premiers par les Loix, les seconds par leurs Eorits?

derniere guerre, ce n'est point à l'intempérance de leurs soldats qu'il faut rapporter leurs désaites. La plupart des soldats sont tirés de la classe des cultivateurs, & les cultivateurs françois ont

l'habitude de la sobriété.

Si les Moralistes vantent sans cesse la frugalité, & décrient continuellement le luxe, c'est que, plus respectables à leurs propres yeux, ils s'honorent de ces déclamations; c'est qu'ils n'ont point d'idées nettes du luxe, qu'ils le confondent avec la cause souvent funeste qui le produit, qu'ils se croient vertueux, parce qu'ils sont austeres, & raisonnables, parce qu'ils sont ennuyeux. Or, l'ennui n'est pas raison.

Qu'on se désie donc à cet égard des Moralistes modernes: ils n'ont sur cette question que des idées superficielles. Mais, dira-t-on, les Ecrivains de l'Antiquité ont dans le luxe vu pareillement le corrupteur de l'Asse. Ils se sont donc

trompés comme les modernes.

Pour savoir si c'est le luxe ou la cause même du luxe, qui, dans l'homme, détruit tout amour de la vertu, qui corrompt les mœurs d'une nation & l'avilit, il faut d'abord déterminer ce qu'on entend par le mot peuple vil. Est-ce celui dont tous les citoyens sont corrompus?

Il n'est point de pays où l'ordre com-

mun du Bourgeois, toujours opprimé, & rarement oppresseur, n'aime & n'estime la vertu. Son intérêt l'y sollicite. Il n'en est pas de même de l'ordre des Grands. L'intérêt de qui veut être impunément injuste, c'est détouffer dans les cœurs tout sentiment d'équité. Cet intérêt commande impérieusement aux puissances, mais non au reste de la nation. Les ouragans bouleversent la surface des mers; mais leurs profondeurs font toujours calmes & tranquilles. Telle est la classe inférieure des citoyens de presque tous les pays. La corruption parvient lentement jusqu'aux cultivateurs, qui, feuls, composent la plus grande partie de toute nation.

L'on n'entend & l'on ne peut donc entendre par nation avilie, que celle où la partie gouvernante, c'est-à-dire, les Puissants, sont ennemis de la partie gouvernée, ou du moins indissérents à son bonheur. f) Or, cette indissérence n'est

f) Ce mot Corruption des mœurs ne fignific que la division de l'intérêt public & particulier. Quel est-le moment de cette division? Celui où toutes les richesses & le pouvoir de l'état se rassemblent dans les mains du petit nombre. Nul lien alors entre les différentes classes de citoyens. Le grand, tout entier à son intérêt personnel, indissérent à l'intérêt public, sacrissera l'Etat à ses passions particulières. Faudra-t-il, pour perdre un ennemi, faire manquer une négociation, une opération de

pas l'effet du luxe, mais de la cause qui le produit, c'est-à-dire, de l'excessif pouvoir des Grands, & du mépris qu'en conséquence ils conçoivent pour leurs

concitovens.

Dans la ruche de la société humaine, il faut, pour y entretenir l'ordre & la justice, pour en écarter le vice & la corruption, que tous les individus également occupés, soient forcés de concourir également au bien général, & que les travaux soient également partagés entr'eux.

En est-il que leurs richesses & leur naissance dispensent de tout service? La division & le malheur est dans la ruche. les oisifs y meurent d'ennui; ils sont enviés, sans être enviables, parce qu'ils ne sont pas heureux. Leur oisiveté cependant, fatigante pour eux-mêmes,

est

finance, déclarer une guerre injuste, perdre une bataille? Il fera tout, il accordera tout au caprice, à la faveur, & rien au mérite. Le courage & l'intelligence du soldat & du bas Officier, resteront sans récompenses. Qu'en arrivera-t-il? Que le Magistrat cessera d'être integre, & le soldat couragenx; que l'indissérence succédera dans leur ame à l'amour de la justice & de la patrie, & qu'une telle nation, devenue le mépris des autres, tombera dans l'avilissement. Or cet avilissement ne sera pas l'esset de son luxe mais de cette trop inégale répartition du pouvoir & des richesses dont le luxe même est un esset.

est destructive du bonheur général. Ils dévorent par ennui le miel que les autres mouches apportent, & les travailleuses meurent de saim pour des oisses qui n'en

font pas plus fortunés.

Pour établir solidement le bonheur & la vertu d'une nation, il faut la fonder fur une dépendance réciproque entre tous les ordres des citovens. Est-il des grands, qui, revêtus d'un pouvoir fans bornes, n'ont du moins pour le moment rien à craindre ou à espérer de la haine ou de l'amour de leurs inférieurs? alors toute dépendance mutuelle entre les grands & les petits est rompue; & sous un même nom, ces deux ordres de citoyens composent deux nations rivales. Alors le Grand se permet tout: il sacrifie sans remords à ses caprices, à ses fantaisses, le bonheur de tout un peuple.

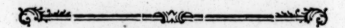
Si la corruption des puissants ne se manifeste jamais davantage que dans les siecles du plus grand luxe, c'est que ces siecles sont ceux où les richesses se trouvent rassemblées dans un plus petit nombre de mains, où les grands sont plus puissants, par conséquent plus cor-

rompus.

Pour connoître la fource de leur corruption, l'origine de leur pouvoir, de leurs richesses, & de cette division d'in-

Tome II.

térêts des citoyens, qui, sous le même nom, forment deux nations ennemies, il faut remonter à la formation des premieres sociétés.



#### CHAPITRE VI.

De la Formation des Peuplades.

Queloues familles ont passé dans une Isle. Je veux que le sol en soit bon, mais inculte & désert. Quel est au moment du débarquement le premier soin de ces familles? Celui de construire des huttes, & de désricher l'étendue de terrain nécessaire à leur subsistance.

Dans ce premier moment, quelles font les richesses de l'Isle? Les récoltes & le travail qui les produit. Cette Isle contient-elle plus de terres à cultiver que de cultivateurs; quels sont les vrais opulents? Ceux dont les bras sont les

plus forts & les plus actifs.

Les intérêts de cette société naissante seront d'abord peu compliqués, & peu de loix en conséquence lui suffiront. C'est à la désense du vol & du meurtre, que presque toutes se réduiront. De telles loix seront toujours justes, parce qu'elles seront faites du consentement de

tous; parce qu'une loi généralement adoptée dans un état naissant, est toujours conforme à l'intérêt du plus grand nombre, & par conséquent toujours

fage & bienfaisante.

Je suppose que cette société élise un Chef: ce ne sera qu'un Chef de guerre, sous les ordres duquel elle combattra les Pirates & les nouvelles Colonies qui voudront s'établir dans son Isle. Ce Chef, comme tout autre colon, ne sera possesseur que de la terre qu'il aura défrichée. L'unique faveur qu'on pourra lui faire, c'est de lui laisser le choix du terrain. Il sera d'ailleurs sans pouvoir.

Mais les Chefs successeurs du premier, resteront-ils long-temps dans cet état d'impuissance? Par quel moyen en sorti-ront-ils, & parviendront-ils enfin au

pouvoir arbitraire?

L'objet de la plupart d'entr'eux sera de se soumettre l'Isle qu'ils habitent. Mais leurs efforts seront vains, tant que la nation sera peu nombreuse. Le despotisme s'établit difficilement dans un pays, qui, nouvellement habité, est encore peu peuplé. Dans toutes les Monarchies, les proprès du pouvoir sont lents. Le temps employé par les Souverains de l'Europe pour s'affervir leurs grands Vassaux, en est la preuve. Le Prince qui de trop bonne heure attente-

B 2

roit à la propriété des biens, de la vie & de la liberté des puissants propriétaires, & voudroit accabler le peuple d'impôts, se perdroit lui-même. Grand & petit, tout se révolteroit contre lui. Le Monarque n'auroit ni argent pour lever une armée, ni armée pour com-

battre ses sujets.

Le moment où la puissance du Prince ou du Chef s'accroît, est celui où la nation est devenue riche & nombreuse, où chaque citoven cesse d'ètre soldat, a) où, pour repousser l'ennemi, le peuple consent de soudoyer des troupes, & de les tenir toujours sur pied. Si le Chef s'en conserve le commandement dans la paix & dans la guerre, son crédit inseusiblement augmente; il en profite pour groffir l'armée. Est-elle assez forte? alors le Chef ambitieux leve le masque, opprime les peuples, anéantit toute propriété, pille la nation; parce qu'en général l'homme s'approprie tout ce qu'il peut ravir, parce que le vol ne peut être contenu que par des loix séveres, & que les loix font impuissantes contre le Chef & fon armée.

C'est ainsi qu'un premier impôt four-

a) Il n'est peut-être qu'un moyen de soustraire un empire au despotisme de l'armée; c'est que ces habitans soient, comme à Sparte, citoyens & soidats.

nit souvent à l'usurpateur les moyens d'en lever de nouveaux, jusqu'à ce qu'enfin armé d'une puissance irrésistible, il puisse, comme à Constantinople, engloutir dans sa cour & son armée toutes les richesses nationales. Alors indigent & soible, un peuple est attaqué d'une maladie incurable. Nulle loi ne garantit alors aux citoyens la propriété de leur yie, de leurs biens & de leur liberté.

Faute de cette garantie, tous rentrent en état de guerre, & toute société est dissoute.

Ces citoyens vivent-ils encore dans les mêmes Cités? Ce n'est plus dans une union, mais dans une servitude commune. Il ne faut alors qu'une poignée d'hommes libres, pour renverser les empires en apparence si formidables.

Qu'on batte trois ou quatre fois l'armée avec laquelle l'usurpateur tient la nation aux fers; point de ressource pour lui dans l'amour & la valeur de ses peuples. Lui & sa milice sont craints & haïs. Le Bourgeois de Constantinople ne voit, dans les Janissaires, que les complices du Sultan, & les brigands à l'aide desquels il pille & ravage l'empire. Le Vainqueur a-t-il affranchi les peuples de la crainte de l'armée? ils savorisent ses

entreprises, & ne voient en lui qu'un

vengeur.

Les Romains font cent ans la guerre aux Volsques; ils en emploient cinq cents à la conquête de l'Italie: ils paroifsent en Asie; elle leur est asservie. La puissance d'Antiochus & de Tigrane s'anéantit à leur aspect, comme celle de

Darius à l'aspect d'Alexandre.

Le despotisme est la vieillesse & la derniere maladie d'un Empire. Cette maladie n'attaque point sa jeunesse. L'existence du despotisme suppose ordinairement celle d'un peuple déja riche & nombreux. Mais se peut-il que la grandeur, la richesse & l'extrême population d'un état aient quelquesois des suites aussi sunesses?

Pour s'en éclaircir, considérons dans un Royaume les effets de l'extrême richesse & de la grande multiplication des citoyens. Peut-être découvrira-t-on dans cette multiplication le premier

germe du despotisme.



#### CHAPITRE VII.

De la Multiplication des hommes dans un Etat, & de ses effets.

DANS l'Isle d'abord inculte où j'ai placé un petit nombre de familles; que ces familles se multiplient, qu'insensiblement l'Isle se trouve pourvue & du nombre de laboureurs récessaires à sa culture, & du nombre d'Artisans nécessaires aux besoins d'un peuple agriculteur, la réunion de ces familles formera bientôt une nation nombreuse. Que cette nation continue à se multiplier; qu'il naisse dans l'Isle plus d'hommes que n'en peut occuper la culture des terres & les arts que suppose cette culture : que faire de ce furplus d'habitants? Plus ils croîtront en nombre, plus l'Etat croîtra en charges; & delà la nécessité, ou d'une guerre qui confomme ce surplus d'habitants, ou d'une loi qui tolere, comme à la Chine, l'exposition des enfants. a)

a) La dépense & la confommation d'hommes occasionnée par le commerce, la navigation & l'exercice de certains arts, est, dit-on, trèsconsidérable. Tant mieux: il faut pour la tran-

Tout homme sans propriété & sans emploi dans une société, n'a que trois partis à prendre, ou de s'expatrier & d'aller chercher fortune ailleurs, ou de voler pour subvenir à sa subsistance, ou d'inventer enfin quelque commodité ou parure nouvelle, en échange de laquelle ses concitoyens fournissent à ses besoins. Je n'examinerai point ce que devient le voleur ou le banni volontaire : ils font hors de cette fociété. Mon unique objet est de considérer ce qui doit arriver à l'inventeur d'une commodité ou d'un luxe nouveau. S'il découvre le fecret de peindre la toile, & que cette invention foit du goût de peu d'habitants, peu d'entr'eux échangeront leurs denrées contre sa toile. b) Mais si le goût de ces toiles devient général, & qu'en ce genre on lui fasse beaucoup de demandes, que fera-t-il pour y satisfaire? Il s'affociera un plus ou moins grand nombre de ces hommes que j'appelle fuper-

quillité d'un pays très - peuplé, ou que la dépense en ce genre soit, si je l'ose dire, égale à la recette, ou que l'Etat prenne, comme en Suisse, le parti de consommer dans des guerres étrangeres, le surplus de ses habitants.

b) On a dit du luxe, qu'il augmentoit l'induftrie du laboureur; l'on a dit vrai. Le laboureur veut-il faire beaucoup d'échanges? il est obligé pour cet effet d'améliorer son champ, & d'aug-

menter la récolte.

flus; il levera une manufacture, l'établira dans un lieu agréable, commode, & communément sur les bords d'un fleuve, dont les bras s'étendant au loin dans le pays, y faciliteront le transport de ses marchandises. Or, je veux que la multiplication continuée des habitants, donne encore lieu à l'invention de quelqu'autre commodité, de quelqu'autre objet de luxe, & qu'il s'éleve encore une nouvelle manufacture: l'entrepreneur, pour l'avantage de son commerce, aura intérêt de la placer sur les bords du même fleuve. Il la bâtira donc près de la premiere. Plusieurs de ces manufactures formeront un Bourg; puis une ville considérable. Cette ville renfermera bientôt les citoyens les plus opulents, parce que les profits du commerce font toujours immenses, lorsque les négociants peu nombreux ont encore peu de concurrents.

Les richesses de cette ville y attireront les plaisirs. Pour en jouir & les partager, les riches propriétaires quitteront leur campagne, passeront quelques mois dans cette ville, y construiront des hôtels. La ville de jour en jour s'agrandira, les hommes s'y rendront de toutes parts, parce que la pauvreté y trouvera plus de secours, le vice plus d'impunité, & la volupté plus de moyens de se satis-

faire. Cette ville portera enfin le nom de capitale.

Tels feront dans cette Isle les premiers effets de l'extrême multiplication

des citovens.

Un autre effet de la même cause, sera l'indigence de la plupart des habitants. Leur nombre s'accroît-il? Est-il plus d'ouvriers que d'ouvrages? la concurrence baisse le prix des journées; l'ouvrier préséré est celui qui vend le moins chérement son travail, c'est-à-dire, qui retranche le plus de sa subsistance. Alors l'indigence s'étend; le pauvre vend, le riche achete; le nombre des posses feurs diminue, & les loix deviennent de jour en jour plus séveres.

Des loix douces peuvent régir un peuple de propriétaires. La confiscation partielle ou totale des biens, y suffit pour réprimer les crimes. Chez les Germains, les Gaulois & les Scandinaves, des amendes plus ou moins fortes étoient les seules peines infligées aux différents dé-

lits.

Il n'en est pas de même lorsque les non-propriétaires composent la plus grande partie d'une nation. On ne les gouverne que par des loix dures. Un homme est-il pauvre? Ne peut-on le punir dans ses biens? il faut le punir dans sa personne: & delà les peines afflictives. Or, ces peines, d'abord appliquées aux indigents, font par le laps du temps étendues jusqu'aux propriétaires; & tous les citoyens font alors régis par des loix de sang. Tout concourt à les établir.

Chaque citoyen possede-t-il quelque bien dans un Etat? Le desir de la conservation est sans contredit le vœu général d'une nation. Il s'y fait peu de vols. Le grand nombre au contraire y vit-il sans propriétés? Le vol devient le vœu général de cette même nation. Et les brigands se multiplient. Or, cet esprit de vol généralement répandu, nécessite sou-

vent à des actes de violence.

Supposons que, par la lenteur des procédures criminelles, & la facilité avec laquelle l'homme fans propriété se transporte d'un lieu à l'autre, le coupable doive presque toujours échapper au châtiment, & que les crimes deviennent fréquents, il faudra, pour les prévenir, pouvoir arrêter un citoyen fur le premier soupçon. Or, arrêter, est déja une punition arbitraire, qui, bien-tôt exercée sur les propriétaires eux-mêmes, substitue l'esclavage à la liberté. Quel remede à cette maladie de l'Etat? Est-il un moyen de le rappeller à des loix douces? Le seul que je fache, seroit de multiplier le nombre des propriétaires, & de refaire en conséquence un nouveau partage des terres. Or, ce partage est toujours difficile dans l'exécution. Voilà comme l'inégale répartition des richesses nationales & la trop grande multiplication des hommes sans propriété, introduisant à la sois dans un empire des vices & des loix cruelles, y développe er sin le germe d'un despotisme qu'on doit regarder comme un nouvel esset de la même cause. c)

Un peuple nombreux n'est-il point, comme les Grecs & les Suisses, divisé en un certain nombre de Républiques

e) Les malheurs occasionnés par une extrême population, furent connus des anciens. En conséquence, point de moyens qu'ils n'aient employés pour la diminuer. L'amour Socratique en Crête en fut un Cet amour, dit M. Goques, Conseiller au Parlement, y étoit autorisé par les loix de Minos.

Un jeune homme loué pour tant de temps s'échapuoit-il de la maison de son amazt, il étoit cité devant le Magistrat, & par l'autorité des loix remis jusqu'an temps convenu entre les mains de ce

même Amant

Le motif de cette loi bizarre, disent Platon & Aristote, sut en Crête la crainte d'une trop grande population.

Ce fut dans cette même vue que Pytagore commanda à ses disciples le jeune & l'abstinence. Les

jeuneurs font peu d'enfants.

Aux Pytagoriciens succéderent les Vestales, enfin les Moines, qui, peut-être asservis par la même raison à la loi de la continence, ne sont par conséquent que les représentants des anciens Pédérastes. fédératives; ne compose-t-il, comme en Angleterre, qu'un seul & même peuple? alors les citoyens, en trop grand nombre, & trop éloignés les uns des autres pour y délibérer sur les affaires générales, sont sorcés de nommer des représentants pour chaque bourg, ville, province, &c. Ces représentants s'afsemblent dans la capitale, & c'est-là qu'ils séparent leur intérêt de l'intérêt des représentés.



# CHAPITRE VIII.

Division des intérêts des citoyens, produite par leur multiplication.

Du moment où les citoyens trop multipliés dans un Etat pour se rassembler dans un meme lieu, ont nommé des représentants, ces représentants tirés du corps même de la nation, choisis par elle, honorés de ce choix, ne proposent d'abord que des loix conformes à l'intérêt public. Le droit de propriété, est pour eux un droit sacré. Ils le respectent d'autant plus, que, surveillés par la nation, s'ils en trahissoient la confiance, ils en seroient punis par le dés-

honneur, & peut-être par un châti-

ment plus sévere.

C'est donc au moment où, comme je l'ai déja dit, les peuples ont édissé une capitale immense, où les intérêts compliqués des dissérents ordres de l'Etat ont multiplié les loix, où, pour se souftraire à leur étude fatigante, les peuples se reposent de ce soin sur leurs représentants, où les habitants ensin, uniquement occupés de mettre leurs terres en valeur, cessent d'être citoyens, & ne sont qu'agriculteurs, que le représentant sépare son intérêt de celui des réprésentés.

C'est alors que la paresse de l'esprit dans les commettants, le desir actif du pouvoir dans les commis, annoncent un grand changement dans l'Etat. Tout en ce moment favorise l'ambition de ces

derniers.

Lorsqu'en conséquence de la multiplication de ses habitants, un peuple se subdivise en plusieurs, & qu'on compte dans la même nation celle des riches, des indigents, des propriétaires, des négociants, &c., il n'est pas possible que les intérêts de ces divers ordres de citoyens soient toujours les mêmes. Rien à certains égards de plus contraire à l'intérêt national, qu'un trop grand nombre d'hommes sans propriétés. Ce font autant d'ennemis secrets, que le tyran peut à son gré armer contre les propriétaires. Cependant rien de plus conforme à l'intérêt du Négociant. Plus il est d'indigents, moins il paie leur travail. L'intérêt du Commerçant est donc quelquesois contraire à l'intérêt public. Or, un corps de Négociants est souvent le puissant dans un pays de commerce. Il a sous ses ordres un nombre infini de Matelots, d'Artisans, de Porte-faix, d'Ouvriers de toute espece, qui n'ayant d'autres richesses que leurs bras, sont toujours prèts à les employer au service de quiconque les paie.

Un peuple compose-t-il, sous un même nom, une infinité de peuples différents, & dont les intérêts sont plus ou moins contradictoires, il est évident que, saute d'unité dans l'intérêt national, & d'unanimité réelle dans les arrêtés des divers ordres des commettants, le représentant savorisant tour-à-tour telle ou telle classe de citoyens, peut, en semant entr'elles la division, se rendre d'autant plus redoutable à toutes, qu'en armant une partie de la nation contre l'autre, il se met par ce moyen

à l'abri de toute recherche.

L'impunité lui a-t-elle donné plus de considération & de hardiesse? Il sent enfin, qu'au milieu de l'anarchie des intérêts nationaux, il peut de jour en jour devenir plus indépendant, s'approprier de jour en jour plus d'autorité & de richesses; qu'avec de grandes richesses il peut soudoyer ceux qui, sans propriétés, se vendent à quiconque veut les acheter, & que l'acquisition de tout nouveau degré d'autorité doit lui sournir de nouveaux moyens d'en usurper

une plus grande.

Lorsqu'animés de cet espoir, les représentants ont, par une conduite aussi malhonnête qu'adroite, acquis un pouvoir égal à celui de la nation entiere, de ce moment il se fait une division d'intérêts entre la partie gouvernante & la partie gouvernée. Tant que la derniere est composée de propriétaires aisés, braves, éclairés, en état d'ébranler, & peut être même de détruire l'autorité des représentants, le corps de la nation est ménagé; il est même florissant. Mais cet équilibre de puissance peut-il subsister long-temps entre ces deux ordres de citovens? n'est-il pas à craindre que les richeifes, s'accumulant infensiblement dans un plus petit nombre de mains, le nombre des propriétaires (feuls foutiens de la liberté publique, ne diminue journellement? a) que l'esprit d'usurpation

a) Un homme s'enrichit-il dans le Commerce? il réunit une infinité de petites propriétés à la

toujours plus actif dans les représentants, que l'esprit de conservation & de désense dans les représentés, ne mette à la longue la balance du pouvoir en saveur des premiers? Quelle autre cause du despotisme, auquel ont jusqu'à présent abouti toutes les dissérentes especes de Gouvernement?

Ne sent-on pas qu'en un pays vaste & peuplé, la division des intérêts des gouvernés doit toujours fournir aux gouvernants le moyen d'envahir une autorité, que l'amour naturel de l'homme pour le pouvoir lui fait toujours desirer?

Tous les empires se sont détruits, & c'est du moment où les nations devenues nombreuses, ont été gouvernées par des représentants, où ces représentants favorisés par la division des intérêts des commettants, ont pu s'en rendre indé-

sienne. Alors le nombre des Propriétaires, & par conséquent de ceux dont l'intérêt est le plus étroitement lié à l'intérêt national, est diminué; le nombre au contraire des hommes sans propriété & sans intérêt à la chose publique, s'est accru. Or si de tels hommes sont toujours aux gages de quiconque les paie, comment se persuader que le puissant ne s'en serve jamais pour se soumettre ses concitoyens?

Tel est l'esset nécessaire de la trop grande multiplication des hommes dans un empire. C'est le cercle vicieux qu'ont jusqu'à présent parcouru tous les divers Gouvernements connus. pendants, qu'on doit dater la décadence de ces Empires.

En tous les pays, la grande multiplication des hommes fut la cause inconnue, nécessaire & éloignée de la perte des mœurs. b) Si les nations de l'Asie, toujours citées comme les plus corrompues, requrent les premieres le joug du despotisme, c'est que, de toutes les parties du monde, l'Asie sut la premiere habitée & policée.

Son extrême population la foumit à des Souverains. Ces Souverains accumulerent les richesses de l'Etat sur un petit nombre de Grands, les revêtirent d'un pouvoir excessif : & ces Grands alors se plongerent dans le luxe, languirent dans cette corruption, c'est-à-dire, dans cette indifférence pour le bien pu-

b) Mais n'est-il point de loi qui pût prévenir les funestes effets de la trop grande multiplication des hommes, & lier étroitement l'intérêt du représentant à l'intérêt du représenté? En Angleterre, ces deux intérêts, sans doute, sont plus les mêmes qu'en Turquie, où le Sultan se déclare l'unique représentant de sa nation. Mais s'il est des formes de Gouvernement plus favorables les unes que les autres à l'union de l'intérêt public & particulier, il n'en est aucune où ce grand problème moral & politique ait été parfaitement résolu. Or, jusqu'à son entiere résolution, la seule multiplication des hommes doit en tout empire engendrer la corruption des mœurs.

blic, que l'histoire a toujours si juste-

ment reprochée aux Asiatiques.

Après avoir rapidement considéré les grandes causes, dont le développement vivisie les sociétés depuis le moment de leur formation jusqu'au moment de leur décadence; après avoir indiqué les situations & les états différents par lesquels passent ces sociétés pour tomber ensin sous le pouvoir arbitraire, il faut maintenant examiner pourquoi ce pouvoir une sois établi, il se fait dans les nations une répartition des richesses, qui, plus inégale & plus prompte dans le Gouvernement despotique que dans tout autre, les précipite plus rapidement à leur ruine.



## CHAPITRE IX.

Du Partage trop inégal des Richesses nationales.

Point de forme de Gouvernement où maintenant les richesses nationales soient & puissent être également réparties. Se flatter de cet égal partage chez un peuple soumis au pouvoir arbitraire, c'est folie.

Dans les Gouvernements despoti-

ques, si les richesses de tout un peuple s'absorbent dans un petit nombre de familles, la cause en est simple.

Les peuples reconnoissent-ils un maître; peut-il arbitrairement leur imposer des taxes, transporter à son gré les biens d'une certaine classe de citoyens à une autre? il faut qu'en peu de temps les richesses de l'Empire a) se rassemblent dans les mains des favoris. Mais quel bien ce mal de l'Etat sait-il au Prince? le voici.

Un Despote, en qualité d'homme, s'aime de préférence aux autres. Il veut être heureux, & sent, comme le particulier, qu'il participe à la joie & à la tristesse de tout ce qui l'environne. Son intérêt, c'est que ses gens, c'est-à-dire, ses Courtisans, soient contents. Or, leur soif pour l'or est insatiable. S'ils sont à cet égard sans pudeur, comment leur resuser sans cesse ce qu'ils lui de-

a) Plus le Prince croît en pouvoir, moins il est accessible. Sous le vain prétexte de rendre la perfonne royale plus respectable, les favoris la voilent à tous les yeux. L'approche en est interdite aux sujets. Le Monarque devient un Dieu invisible. Or, quel est, dans cette apothéose, l'objet des favoris? Celui d'abrutir le Prince, pour le gouverner. Ils le releguent donc à cet esset dans un ferrail, ou le renserment dans leur petite société; & toutes les richesses nationales s'absorbent alors dans un très-petit nombre de familles.

mandent toujours? Voudra-t-il conftamment mécontenter ses familiers, & s'exposer au chagrin communicatif de tout ce qui l'entoure? Peu d'hommes ont ce courage. Il vuidera donc perpétuellement la bourse de ses peuples dans celle de ses courtisans; & c'est entre ses favoris qu'il partagera presque toutes les richesses de l'Etat. Ce partage fait, quelles bornes mettre à leur luxe? Plus il est grand, & plus, dans la situation où se trouve alors un empire, ce luxe est utile. Le mal n'est que dans la cause productrice, c'est à-dire, dans le partage trop inégal des richesses nationales, & dans la puissance excessive du Prince, qui, peu instruit de ses devoirs & prodigue par foiblesse, se croit généreux, lorfqu'il est injuste. b)

b) De la somme des impôts mis sur les peuples, une partie est destinée à l'entretien & à l'amusement particulier du Souverain; mais l'autre doit être en entier appliquée aux besoins de l'Etat. Si le Prince est propriétaire de la première partie, il n'est qu'administrateur de la seconde. Il peut être libéral de l'une, il doit être économe de l'autre.

Le trésor public est un dépôt entre les mains du Souverain. Le courtisan avide donne, je le sais, le nom de générosité à la dissipation de ce dépôt : mais le Prince qui le viole, commet une injustice & un vol réel. Le devoir d'un Monarque est d'être avare du bien de ses sujets. " Je mc croirois indi,, gne du trône, disoit un grand Prince, si, de,, positaire de la recette des impôts, j'en dis-

Mais le cri de la misere ne peut-il l'avertir de sa méprise? Le trône où s'assied un Sultan, est inaccessible aux plaintes de ses sujets: elles ne parviennent point jusqu'à lui. D'ailleurs, que lui importe leur félicité, si leur mécontentement n'a nulle influence immédiate sur son bonheur actuel!

Le luxe, comme je le prouve, est, dans la plupart des pays, l'effet rapide & nécessaire du despotisme. C'est donc contre le despotisme que doivent s'élever les ennemis du luxe. c) Pour suppri-

n trayois une seule pension pour enrichir un fa-

yori ou un délateur.

L'emploi légitime de toute taxe levée pour subvenir aux besoins de l'Etat, est le payement des troupes, pour repousser la guerre au-dehors, & le payement de la Magistrature, pour entretenir la paix & l'ordre au-dedans.

Tibere lui-même répétoit souvent à ses favoris.

Je me garderai bien de toucher au trésor public.

Si je l'épuisois en folles dépenses, il faudroit

le remplir, & pour cet effet avoir recours à des

moyens injustes; le trône en seroit ébranlé.

c) A quel figne reconnoît-on le luxe vraiment nuifible? A l'espece de marchandises étalées sur les boutiques. Plus ces marchandises sont riches, moins il y a de proportion dans la fortune des citoyens. Or cette grande disproportion, toujours un mal en elle-même, devient encore un plus grand mal par la multiplicité des goûts qu'elle engendre. Ces goûts contractés, on veut les satisfaire. Il faut à cet effet d'immenses trésors. Point de bornes alors au desir des richesses. Rien qu'on

mer un effet, il faut en détruire la cause.

ne fasse pour les acquérir. Vertu, Honneur, Patrie, tout est sacrissé à l'amour de l'argent.

Dans les pays, au contraire, où l'on se contente du nécessaire, l'on est heureux, & l'on peut être vertueux.

Le luxe excessif qui presque par-tout accompagne le despotisme, suppose une nation déja partagée en oppresseurs & en opprimés, en voleurs & en volés. Mais si les voleurs forment le plus petit nombre, pourquoi ne succombent-ils pas sous les efforts du plus grand? A quoi doivent-ils leur salut? A l'impossibilité où se trouvent les volés de se donner le mot, & de se rassembler le même jour. D'ailleurs, l'oppresseur, avec l'argent déja pillé, peut toujours soudoyer une armée, pour combattre les opprimés & les vaincre en détail.

Aussi le pillage d'une nation soumise au despotisme, continue-t-il jusqu'à ce qu'enfin le dépeuplement, la misere des peuples ait également soumis & le voleur & le volé au joug d'un voisin pussfant. Une nation n'est plus en cet état composée que d'indigents sans courage, & de brigands sans

justice. Elle est avilie & sans vertu.

Il n'en est pas ainsi dans un pays où les richesses sont à peu-près également réparties entre les citoyens, où tous sont aisés par rapport aux citoyens des autres nations. Dans ce pays, nul homme afsez riche pour se soumettre ses Compatriotes. Chacun contenu par son voisin, est plus occupé de conferver que d'envahir. Le desir de la conservation y dévient donc le vœu général & dominant de la plus grande & de la plus riche partie de la nation. Or, c'est, & ce desir, & l'état d'aisance des citoyens, & le respect de la propriété d'autrui, qui, chez tous les peuples, féconde les germes de la vertu, de la justice & du bonheur. C'est donc à la cause productrice d'un certain luxe, qu'il faut rapporter presque toutes les calamités qu'on lui impute.

S'il est un moyen d'opérer en ce genre quelque changement heureux, c'est par un changement insensible dans les loix

& l'administration. d)

Il faudroit pour le bonheur même du Prince & de sa postérité, que ces moralistes austeres fixassent en fait d'impôts les limites immuables que le Souverain ne doit jamais reculer. Du moment où la loi, comme un obstacle insurmontable, s'opposera à la prodigalité du Monarque, les courtisans mettront des bornes à leurs desirs & à leurs demandes; ils n'exigeront point ce qu'ils ne pourront obtenir.

Le Prince, dira-t-on, en sera moins heureux. Il aura sans doute près de lui moins de courtisans, & de courtisans moins bas; mais leur bassesse n'est peut-

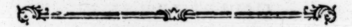
être

d) Les Courtisans, dit-on, se modelent sur le Prinee. Méprise-t-il le luxe & la mollesse? l'un & l'autre disparoissent. Oui; pour le moment. Mais pour opérer un changement durable dans les mœurs d'un peuple, ce n'est pas assez de l'exemple ou de l'ordre du Souverain. Cet ordre ne transforme pas un peuple de Sybarites en un peuple robuste, laborieux & vaillant. C'est l'œuvre des loix. Qu'elles imposent tous les jours le citoyen à quelques heures d'un travail pénible, qu'elles l'obligent de s'exposer tous les jours à quelque petit danger; elles le rendront à la longue robuste & brave; parce que la force & le courage, disent le Roi de Prusse & Végece, s'acquierent par l'habitude du travail & du danger.

ètre pas si nécessaire qu'on le croit à sa félicité. Les savoris d'un Roi sont-ils libres & vertueux? le Souverain s'accoutume insensiblement à leur vertu. Il ne s'en trouve pas plus mal, & ses peuples s'en trouvent beaucoup mieux.

Le pouvoir arbitraire ne fait donc que hâter le partage inégal des richesses na-

tionales.



#### CHAPITRE X.

Causes de la trop grande inégalité des fortunes des citoyens.

Dans les pays libres & gouvernés par des loix fages, nul homme, sans doute, n'a le pouvoir d'appauvrir sa nation pour enrichir quelques particuliers. Dans ces mêmes pays cependant, tous les citoyens ne jouissent pas de la même fortune. La réunion des richesses y fait moins lentement; mais enfin elle s'y fait.

Il faut bien que le plus industrieux gagne plus, que le plus ménager épargne davantage, & qu'avec des richesses déja acquises, il en acquiere de nouvelles. D'ailleurs, il est des héritiers qui recueillent de grandes successions. Il est

Tom. N. C

des Négociants, qui, mettant de gros fonds fur leurs vaisseaux, font de gros gains; parce qu'en toute espece de commerce, c'est l'argent qui attire l'argent. Son inégale distribution est donc une suite nécessaire de son introduction dans un Etat. a)

#### CHAPITRE XI.

Des moyens de s'opposer à la réunion trop rapide des Richesses en peu de mains

L est mille moyens d'opérer cet esset. Qui pourroit empêcher un peuple de se déclarer héritier de tous les Nationaux,

a) Dans un pays libre, la réunion des richeffes nationales en un certain nombre de mains se fait lentement : c'est l'œuvre des siecles ; mais à mesure qu'elle se fait, le Gouvernement tend au pouvoir arbitraire, par conséquent à sa dissolution.

L'état de République est l'âge viril d'un empire: le despotisme en est la vieillesse. L'empire est-il vieux? rarement il rajeunit. Les riches ont-ils soudoyé une partie de la nation? avec cette partie ils soumettent l'autre au despotisme aristocratique on monarchique. Propose-t-on quelques loix nouvelles dans cet empire? toutes sont en faveur des riches & des grands; aucune en faveur du peuple. L'esprit de législation se corrompt, & sa corruption ennonce la chûte de l'Etat.

. 4

&, lors du décès d'un particulier trèsriche, de répartir entre plusieurs les biens trop considérables d'un seul?

Par quelle raison, à l'exemple des Lucquois, un peuple ne proportionneroit-il pas tellement les impôts à la richesse de chaque citoyen, qu'au-delà de la possession d'un certain nombre d'arpents, l'impôt mis sur ces arpents excédat le prix de leur sermage? Dans ce pays, il ne se feroit certainement pas de grandes acquisitions.

On peut imaginer cent loix de cette espece. Il est donc mille moyens de s'opposer à la trop prompte réunion des richesses dans un certain nombre de mains, & de suspendre les progrès trop

rapides du luxe.

Mais peut-on, dans un pays où l'argent a cours, se promettre de maintenir toujours un juste équilibre entre les fortunes des citoyens? Peut-on empêcher qu'à la longue les richesses ne s'y distribuent d'une maniere très-inégale, & qu'ensin le luxe ne s'y introduise & ne s'y accroisse? Ce projet est impossible. Le riche, sourni du nécessaire, mettra toujours le supersiu de son argent à l'achat des supersiutés. a) Des loix somp-

a) Rien à ce sujet de plus contradictoire que les opinions des Moralistes. Conviennent-ils de la né-

tuaires, dira-t-on, réprimeroient en lui ce desir. J'en conviens. Mais alors le riche n'ayant plus le libre usage de son argent, l'argent lui en paroîtroit moins desirable: il feroit moins d'efforts pour en acquérir. Or, dans tout pays où l'argent a cours, peut-être l'amour de l'argent, comme je le pouverai ci-après, est-il un principe de vie & d'activité, dont la destruction entraîne celle de l'Etat.

Le résultat de ce Chapitre, c'est que l'argent une sois introduit, & toujours inégalement partagé entre les citoyens, y doit à la longue nécessairement amener

le goût des superfluités.

La question du luxe se réduit donc

cessité & de l'utilité du commerce en certain pays? ils veulent en même-temps y introduire une austérité de mœurs incompatible avec l'esprit commercant.

En France, le moraliste qui le matin recommande les riches manufactures aux soins du Gouvernement, déclame le soir contre le luxe, les

spectacles & les mœurs de la capitale.

Mais quel est l'objet du Gouvernement, lorsqu'il perfectionne ses manufactures, lorsqu'il étend son commerce? C'est d'attirer chez lui l'argent de ses voisins Or, qui doute que les mœurs, les amusements de la capitale, ne concourent à cet esset? Que les spectaeles, les actrices. les dépenses qu'elles sont & sont faire aux étrangers, ne soient une des parties les plus lucratives du commerce de Paris? Quel est donc, 6 Moralistes! l'objet de vos déclamations contradictoires?

maintenant à favoir, si l'introduction de l'argent dans un Etat y est utile ou nuisible?

Dans la position actuelle de l'Europe, tout examen à ce sujet paroît superflu. Quelque chose qu'on pût dire, on n'engageroit point les François, les Anglois & les Hollandois à jetter leur or à la mer. Cependant la question est par elle-même si curieuse, que le Lecteur considérera sans doute avec quelque plaisir, l'état différent de deux nations chez lesquelles l'argent a, ou n'a pas cours.



# CHAPITRE XII.

Du pays où l'argent n'a point cours.

L'ARGENT est-il sans valeur dans un pays, quel moyen d'y faire le commerce? Par échange. Mais les échanges sont incommodes. Aussi s'y fait-il peu de ventes, peu d'achats, & point d'ouvrages de luxe. Les habitants de ce pays peuvent être sainement nourris, bien vêtus, & non connoître ce qu'en France on appelle le luxe.

Mais un peuple sans argent & sans luxe, n'auroit-il pas à certains égards quelques avantages sur un peuple opulent? Oui, sans doute: & ces avantages sont tels, qu'en un pays où l'on ignoreroit le prix de l'argent, peut-être ne pourroit-on l'y introduire sans crime.

Un peuple sans argent, s'il est éclairé, est communément un peuple sans tyrans. a) Le pouvoir arbitraire s'établit difficilement dans un Royaume sans canaux, sans commerce & sans grands chemins. Le Prince qui leve ses impôts en nature, c'est-à-dire, en denrées, peut rarement soudoyer & rassembler le nombre d'hommes nécessaires pour mettre une nation aux fers.

Un Prince d'Orient se fût difficilement assis & soutenn sur le trône de

Sparte ou de Rome naissante.

Or, si le despotisme est le plus crues stéau des nations, & la source la plus séconde de leurs malheurs, la non-introduction de l'argent, qui communément les désend de la tyrannie, peut donc être regardée comme un bien.

Mais jouissoit-on à Sparte de certaines commodités de la vie? O riches & puissants! qui faites cette question, ignorez-vous que les pays de luxe sont ceux

a) On pourroit dire aussi sans ennemis. Qui se proposera d'attaquer un pays où l'on ne peut gagner que des coups? On sait d'ailleurs qu'un peuple, tel que les Lacédemoniens, par exemple, est invincible, s'il est nombreux.

où les peuples sont les plus misérables? Uniquement occupés de satisfaire vos fantaisies, vous prenez-vous pour la nation entiere? Etes - vous seuls dans la nature? Y vivez-vous fans freres? O hommes fans pudeur, fans humanité & fans vertu, qui concentrez en vous feuls toutes vos affections, & vous créez fans cesse de nouveaux besoins, fachez que Sparte étoit fans luxe, fans commodité, & que Sparte étoit heureuse! Seroit-ce en effet la somptuosité des ameublements & les recherches de la mollesse, qui constitueroient la félicité humaine? Il y auroit trop peu d'heureux. Placera-t-on le bonheur dans la délicateffe de la table? Mais la différente cuisine des nations prouve que la bonne chere n'est que la chere accoutumée.

Si des mêts bien apprêtés irritent mon appétit, & me donnent quelques sensations agréables, ils me donnent aussi des pesanteurs, des maladies; & tout compensé, le tempérant est au bout de l'an du moins aussi heureux que le gourmand. Quiconque a faim & peut satisfaire ce besoin, est content. b) Un homme est-il bien nourri,

dans fon pot? il ne desire ni la gélinotte des

bien vêtu? le surplus de son bonheur dépend de la maniere plus ou moins agréable dont il remplit, comme je le prouverai bientôt, l'intervalle qui fépare un besoin fatisfait d'un besoin renaissant. Or, à cet égard, rien ne manquoit au bonheur du Lacédémonien; & malgré l'apparente austérite de fes mœurs, de tous les Grecs, dit Xénophon, c'étoit le plus heureux. Le Spartiate avoit-il satisfait à scs besoins? il descendoit dans l'Arene, & c'est-là qu'en présence des vieillards & des plus belles femmes, il pouvoit chaque jour déployer, dans des jeux & des exercices publics, toute la force, l'agilité, la fouplesse de son corps, & montrer dans la vivacité de ses reparties toute la justesse & la précision de son esprit.

Or, de toutes les occupations propres à remplir l'intervalle d'un besoin satisfait au besoin renaissant, aucunes qui soient plus agréables. Le Lacédémonien, sans commerce & sans argent, étoit donc à peu près aussi heureux qu'un peuple peut l'être. J'assurerai donc, d'après l'expérience & Xénophon, qu'on peut bannir l'argent d'un Etat,

Alpes, ni la carpe du Rhin, ni l'hombre du Lac de Geneve. Aucuns de ces mêts ne lui manquent, ni à moi non plus. & y conserver le bonheur. A quelle cause d'ailleurs rapporter la félicité publique, si ce n'est à la vertu des particuliers? Les contrées en général les plus fortunées sont donc celles où les citoyens sont les plus vertueux. Or, seroit-ce dans les pays où l'argent a cours, que les citoyens seroient tels?

## CHAPITRE XIII.

Quels font, dans les pays où l'argent n'a point cours, les principes productifs de la vertu?

Dans tout gouvernement, le principe le plus fécond en vertu, est l'exactitude à punir & à récompenser les actions utiles ou nuisibles à la société.

Mais en quels pays ces actions fontelles le plus exactement honorées & punies? Dans ceux où la gloire, l'eftime générale, & les avantages attachés à cette estime, font les seules récompenses connues. Dans ces pays, la nation est l'unique & juste dispensatrice des récompenses. La considération générale, ce don de la reconnoissance publique, n'y peut être accordée qu'aux idées & aux actions utiles à la nation, & tout citoyen en conféquence s'y

trouve nécessité à la vertu.

En est-il ainsi dans un pays où l'argent a cours? Non: le public n'y peut etre le feul possesseur des richesses, ni par conféquent l'unique distributeur des récompenses. Quiconque a de l'argent, peut en donner, & le donne communément à la personne qui lui procure le plus de plaifir. Or, cette perfonne n'est pas toujours la plus honnête. En effet, fi l'homme veut toujours obtenir avec le plus de fûreté & le moins de peine possible, l'objet a) de fes desirs, & qu'il soit plus facile de se rendre agréable aux puissants que recommandable au public, c'est donc au puissant qu'en général on veut plaire.

des hommes pour l'argent. Un phénomene vraiment surprenant seroit leur indifférence pour les richesses. Il faut en tout pays où l'argent a cours, où les richesses sont l'échange de tous les plaisirs, que les richesses y soient aussi vivement poursuivies que les plaisirs mêmes dont elles sont représentatives. Il faut la naissance d'un Lyeurgue, & la prohibition de l'argent, pour éteindre chez un peuple l'amour des richesses. Or quel concours singulier de circonstances, pour former, & ce législateur, & le peuple propte à recevoir ses loix!

Or, si l'intérêt du puissant est souvent contraire à l'intérêt national, les plus grandes récompenses seront donc en certains pays souvent décernées aux actions, qui, personnellement utiles aux Grands, sont nuisibles au public, & par conséquent criminelles. Voilà pourquoi les richesses y sont si souvent accumulées sur des hommes accusés de bassesses, d'intrigues, d'espionnage, &c. pourquoi les récompenses pécuniaires, presque toujours accordées au vice, b) y produisent tant de vicieux, & pourquoi l'argent a toujours été regardé comme une source de corruption.

Je conviens donc qu'à la tête d'une nouvelle colonie, si j'allois fonder un nouvel empire, & que je pusse à mon choix enslammer mes colons de la pas-

b) Du moment où les honneurs ne sont plus le prix des actions honnêtes, les mœurs se corrompent. Lors de l'arrivée du Duc de Milan à Florence, le mépris, dit Machiavel, étoit le partage des vertus & des talents. Les Florentins, sans esprit & sans courage, étoient entiérement dégénérés. Sils cherchoient à se surpasser les uns les autres, c'étoit en magnificence d'habits, en vivacités, & d'expressions & de reparties. Le plus satyrique étoit chez eux réputé le plus spirituel. Y aurost-il maintenant dans l'Europe quelque nation dont le tour d'esprit ressemblat à celui des Florentins de ce temps-là?

sion de la gloire ou de l'argent, c'est celle de la gloire que je devrois leur inspirer. C'est en faisant de l'estime publique, & des avantages attachés à cette estime, le principe d'activité de ces nouveaux citoyens, que je les nécessiterois à la vertu.

Dans un pays où l'argent n'à point cours, rien de plus facile que d'entretenir l'ordre & l'harmonie, d'encourager les talents & les vertus, & d'en bannir les vices. On entrevoit même en ce pays la possibilité d'une législation inaltérable, qui, supposée bonne, conserveroit toujours les citoyens dans le même état de bonheur. Cette possibilité disparoît dans les pays où l'argent a cours.

Peut-être le problème d'une législation parfaite & durable, y devient-il trop compliqué pour pouvoir être encore résolu. Ce que je sais, c'est que l'amour de l'argent y étoussant tout esprit, toute vertu patriotique, y doit à la longue engendrer tous les vices dont il est trop souvent la récompense.

Mais convenir que dans l'établissement d'une nouvelle colonie, on doit s'opposer à l'introduction de l'argent, c'est convenir avec les moralistes austeres du danger du luxe. Non, c'est avouer simplement que la cause du luxe, c'est-à-dire, que le partage trop inégal des richesses est un mal. c) C'en est un en esset, & le luxe est à certains égards le remede à ce mal. Au moment de la formation d'une société, l'on peut, sans doute, se proposer d'en bannir l'argent. Mais peut-on comparer l'état d'une telle société, à celui où se trouvent maintenant la plupart des nations de l'Europe?

e) Ce n'est point dans la masse plus ou moins grande des richesses nationales, mais de leur plus ou moins inégale répartition, que dépend le bonheur ou le malheur des peuples. Supposons qu'on anéantisse la moitié des richesses d'une nation, si l'autre moitié est à peu prèségalement répartie entre tous les citoyens, l'Etat sera presqu'également heurenx & puissant.

De tous les commerces le plus avantageux à chaque nation, est celui dont les profits se partagent en un plus grand nombre de mains. Plus on compte dans un Etat d'hommes libres, indépendants, & jouissants d'une fortune médiocre, plus l'Etat est fort. Aussi tout Prince sage n'a-t-il jamais accablé ses sujets d'impôts, ne les a-t-il jamais privés de leur aisance, & n'a-t-il ensin jamais gêné leur liberté, ou par trop d'espionnage, ou par des loix trop séveres & trop incommodes de police.

Un Monarque qui ne respecte ni l'aisance, ni la liberté de ses sujets, voit leur ame stétrie languir dans l'inertie. Or cette maladie des esprits, est d'autant plus fâcheuse, qu'elle est communément déja incurable alors qu'elle est ap-

perque.

Seroit-ce dans des contrées à moitie foumises au despotisme, où l'argent eut toujours cours, où les richesses sont déja rassemblées en un petit nombre de mains, qu'un esprit sensé formeroit un pareil projet? Supposons le projet exécuté; supposons l'usage & l'introduction de l'argent désendu dans un pays: qu'en résulteroit-il? Je vais l'examiner.

#### CHAPITRE XIV.

Des pays où l'argent a cours.

CHEZ les peuples riches, s'il est beaucoup de vicieux, c'est qu'il est beaucoup de récompenses pour le vice. S'il s'y fait communément un grand commerce, c'est que l'argent y facilite les échanges. Si le luxe s'y montre dans toute sa pompe, c'est que la trèsinégale répartition des richesses produit le luxe le plus apparent, & qu'alors, pour le bannir d'un Etat, il faudroit, comme je l'ai déja prouvé, en bannir l'argent. Or, nul Prince ne peut concevoir un tel dessein; & supposé qu'il le conçût, nulle nation dans

l'état actuel de l'Europe, qui se prêtât à fes desirs. Je veux cependant qu'humble disciple d'un moraliste austere, un Monarque forme ce projet, & l'exécute. Que s'enfuivroit-il? La dépopulation presqu'entiere de l'Etat. Qu'en France, par exemple, on défende, comme à Sparte, l'introduction de l'argent, & l'usage de tout meuble non fait avec la hache ou la ferpe. Alors le maçon, l'architecte, le sculpteur, le ferrurier de luxe, le charron, le vernisseur, le perruquier, l'ebéniste, la fileuse, l'ouvrier en toile, en laine fine, en dentelles, soieries, &c. a) abandonneront la France, & chercheront un pays qui les nourrisse. Le nombre de ces exilés volontaires montera peut-être en ce royaume au quart de ses habitants. Or, si le nombre des laboureurs & des artifans groffiers que suppose la culture, se proportionne toujours au nombre des confommateurs, l'exil des ouvriers de luxe en-

a) Mais dans cette supposition, ces ouvriers, dit-on, reprendroient les travaux de la campagne, & se féroient charretiers, bucherons, &c. Ils n'en feroient rien. D'ailleurs, où trouver de l'emploi dans un pays déja fourni à peu-près du nombre de charretiers & de bucherons nécesfaires pour labourer les plaines, & couper le bois?

traînera donc à fa fuite celui de beaucoup d'agriculteurs. Les hommes opulents fuyant avec leurs richesses chez l'étranger, feront fuivis dans leur exil d'un certain nombre de leurs concitoyens, & d'un grand nombre de domestiques. La France alors sera dé-Quels feront ses habitants? Quelques laboureurs, dont le nombre, depuis l'invention de la charrue, sera bien moins considérable qu'il l'eût été lors de la culture à la bêche. Or, dans cet état de dépopulation & d'indigence, que deviendroit ce royaume? Porteroit-il la guerre chez ses voisins? Non: il seroit sans argent. b) La soutien-

dans une nation? il faut, ou que cette nation adopte les loix de Sparte, ou qu'elle reste exposée à l'invasion de ses voisins. Quel moyen à la longue de leur résister, si, pouvant être toujours attaquée, elle ne peut les attaquer?

Dans tout Etat, il faut pour repousser la guerre maintenant si dispendieuse, ou de grandes richesses, ou la pauvreté, le courage & la dis-

cipline des Spartiates.

Or, qui fournit de grandes richesses au gouvernement? De grosses taxes levées sur le supersu, & non sur les besoins des citoyens. Que supposent de grosses taxes? De grandes consommations. Si l'Anglois vivoit comme l'Espagnol de pain, d'eau & d'oignon, l'Angleterre bientôt appauvrie, & dans l'impossibilité de soudoyer des slottes & des armées, cesseroit d'êtredroit-il fur son territoire? Non: il seroit sans hommes. D'ailleurs, la France n'étant pas, comme la Suisse, désendue par des montagnes inaccessibles, comment imaginer qu'un royaume dépeuplé, ouvert de toutes parts, attaquable en Flandre & en Allemagne, pût repousser le choc d'une nation nombreuse? Il faudroit, pour y résister, que les François, par leur courage & leur discipline, eussent sur leurs voissins le même avantage que les Grecs avoient jadis sur les Perses, ou que les François conservent encore aujour-d'hui sur les Indiens. Or, nulle na-

respectée. Sa puissance, aujourd'hui fondée sur d'immenses revenus & de gros impôts, seroit encore détruite, si ces impôts, comme je l'ai déja dit, se levoient sur les besoins, & non sur l'aifance des habitans.

Le crime le plus habituel des gouvernements de l'Europe, est leur avidité à s'approprier tont l'argent du peuple. Leur soif est insatiable. Que s'ensuit-il? Que les sujets dégoûtés de l'aisance par l'impossibilité de se la procurer, sont sans émulation & sans honte de leur panvreté. De ce moment la consommation diminue, les terres restent en friche, les peuples croupissent dans la paresse & l'indigence, parce que l'amour des richesses a pour base:

- 1º. La poffibilité d'en aequérir.
- 2º. L'assurance de les conferver.
- 3º. Le droit d'en faire usage.

tion européenne n'a cette supériorité

La France dévastée & sans argent seroit donc exposée au danger presque certain d'une invasion. Est-il un Prince qui voulût à ce prix bannir les richesses & le luxe de son Etat?



## CHAPITRE XV.

Du moment où les richesses se retirent d'elles-mêmes d'un Empire.

IL n'est point de pays où les richesses se fixent & puissent à jamais se fixer. Semblables aux mers qui tour-à-tour inondent & découvrent différentes plages, les richesses, après avoir porté l'abondance & le luxe chez certaines nations, s'en retirent pour se répandre dans d'autres contrées. a) Elles s'ac-

a) Supposons que la Grande-Bretagne attaque l'Inde, la dépouille de ses trésors, & les transporte à Londres; les Anglois alors seront possesser d'immenses richesses. Qu'en feront-ils? Ils épuiseront d'abord l'Angleterre de tout ce qui peut contribuer à leurs plaisirs; ils tireront ensuite de l'étranger les vins exquis, les huiles, les cafés, ensin tout ce qui peut flatter leur goût; & toutes les nations entreront en partage

cumulerent jadis à Tyr & à Sydon, passerent ensuite à Carthage, puis à Rome. Elles séjournent maintenant en Angleterre. S'y arrèteront-elles? Je l'ignore. Ce que je sais, c'est qu'un peuple enrichi par son commerce & son industrie, appauvrit ses voisins, & les met à la longue hors d'état d'acheter ses marchandises.

C'est que dans une nation riche, l'argent & les papiers représentatifs de l'argent, se multipliant peu-à-peu, les denrées & la main d'œuvre b) enchérissent.

C'est que, toutes c) choses d'ailleurs égales, la nation opulente ne pouvant

des trésors indiens. Je doute que des loix somptuaires puissent s'opposer à cette dispersion de leurs richesses. Ces loix, toujours faciles à éluder, donnent d'ailleurs trop d'atteinte au droit de propriété, le premier & le plus sacré des droits. Mais quel moyen de fixer les richesses dans un empire? Je n'en connois aucun. Le flux & reslux de l'argent sont dans le moral l'effet de causes aussi constantes, aussi nécessaires & aussi puissantes, que le font dans le physique le flux & le reslux des mers.

b) La main d'œuvre devenue très-chere chez une nation riche, cette nation tire plus de l'étranger qu'elle ne lui porte. Elle doit done s'appauvrir en plus ou moins de temps.

c) On fait quelle augmentation subite apporta dans le prix des denrées, le transport de l'er américain en Europe. fournir ses denrées & marchandises au prix d'une nation pauvre, l'argent de la premiere doit insensiblement passer aux mains de la seconde, qui, devenue opulente à son tour, se ruine de la même maniere. d)

d) Rien de plus facile à tracer, que les divers degrés par lesquels une nation passe de la pauvreté à la richesse, de la richesse à l'inégal partage de cette richesse, de cet inégal partage au despotisme, & du despotisme à sa ruine. Un homme pauvre s'applique t-il au commerce, s'abandonne-t-il à l'agriculture, fait-il fortune? il a des imitateurs. Ces imitateurs se sont-ils enrichis? leur nombre se multiplie, & la nation entiere se trouve insensiblement animée de l'esprit de travail & de gain. Alors son industrie s'éveille, son commerce s'étend; elle croît chaque jour en richesses & en puissance. Mais si sa richesse & sa puissance se réunissent insenfiblement dans un petit nombre de mains, alors le goût du luxe & des superfluités s'emparera des Grands; parce que fi l'on en excepte quelques avares, l'on n'acquiert que pour dépenfer. L'amour des superfluités irritera dans ces Grands la soif de l'or & le desir du pouvoir: ils voudront commander en despotes à leurs concitoyens. Ils tenteront tout à cet effet; & c'est alors qu'à la fuite des richeffes, le pouvoir arbitraire s'introduifant peu-à-peu chez un peuple, en corrompra les mœurs, & l'avilira.

Lorsqu'une nation commerçante atteint le période de sa grandeur, le même desir du gaint qui sit d'abord sa force & sa puissance, devient.

ainsi la cause de sa ruine,

Le principe de vie qui se développant dans un chêne majestueux, éleve sa tige, étend sesTelle est peut-ètre la principale cause du flux & du resux des richesses dans les empires. Or, les richesses, en se retirant d'un pays où elles ont séjourné, y déposent presque toujours la fange de la bassesse & du despotisme. Une nation riche qui s'appauvrit, passe rapidement du dépérissement à sa destruction entiere. L'unique ressource qui lui reste, seroit de reprendre des mœurs mâles, les seules convenables à sa pauvreté. e) Mais rien de plus rare que ce phénomene moral. L'histoire ne nous en offre point d'exemple. Une

branches, groffit son trone. & le fait régner fur les forêts, est le principe de son dépérissement.

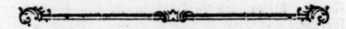
Mais en suspendant dans les peuples le développement trop rapide du desir de l'or, ne pourroit-on prolonger la durée des empires? L'on n'y parviendroit, répondrai-je, qu'en affoiblissant dans les citoyens l'amour des richesses. Or qui peut assurer qu'alors les citoyens ne tombassent point dans cette paresse espagnole, la plus incurable des maladies politiques?

e) Les vertus de la pauvreté, sont dans une nation, l'audace, la fierté, la bonne soi, la constance, ensin une sorte de férocité noble. Elles sont, chez des peuples nouveaux, l'effet de l'espece d'égalité qui regne d'abord entre tous les citoyens. Mais ces vertus séjournent-elles long-temps dans un empire? Non: elles y vieil-lissent rarement, & la seule multiplication des habitants suffit souveat pour les en bannir.

nation tombe-t-elle de la richesse dans l'indigence? cette nation n'attend plus qu'un vainqueur & des fers. Il faudroit pour l'arracher à ce malheur, qu'en elle l'amour de la gloire pût remplacer celui de l'argent. Or, des peuples anciennement policés & commerçants sont peu susceptibles de ce premier amour; & toute loi qui refroidiroit en eux le desir des richesses, hâteroit leur ruine.

Dans le corps politique comme dans le corps de l'homme, il faut une ame, un esprit qui le vivisie, & le mette en

action. Quelle fera-t-elle?



## CHAPITRE XVI.

Des divers principes d'activité des nations.

PARMI les hommes, en est-il sans desirs? Presqu'aucun. Leurs desirs sont-ils les mêmes? Il en est deux qui leur sont communs.

Le premier est celui du bonheur.

Le second, celui de la puissance nécessaire pour se le procurer.

Countries !

Ai-je un goût? Je veux pouvoir le satisfaire. Le desir du pouvoir, comme je l'ai déja prouvé, est donc nécessairement commun à tous. Par quel moyen acquiert-on du pouvoir sur ses concitoyens? Par la crainte dont on les frappe, ou par l'amour qu'on leur inspire, c'est-à-dire, par les biens & les maux qu'on leur peut saire: & delà la considération conçue pour le fort, ou méchant ou vertueux.

Mais dans un pays libre, où l'argent n'a point cours, quel avantage cette confidération procure-t-elle au Héros, qui, par exemple, contribue le plus au gain d'une bataille? Elle lui donne le choix sur les dépouilles ennemies: elle lui affigne pour récompense la plus belle esclave, le meilleur cheval, le plus riche tapis, le plus beau char, la plus belle armure. a) Dans une na-

a) Point de talents & de vertus que ne crée dans un peuple, l'espoir des honneurs décernés par l'estime & la reconnoissance publique. Rien que n'entreprenne le desir de les mériter & de les obtenir. Les honneurs sont une monnoie, qui hausse & baisse selon le plus ou le moins de justice avec saquelle on la distribue. L'intérêt public exigeroit qu'on lui conservât la même valenr; & qu'on le dispensat avec autant d'équité que d'économie. Tout peuple sage doit payer on honneurs les services qu'on sui renda

tion libre, la considération & l'estime publique b) est un pouvoir, & le desir de cette estime y devient en conséquence un principe puissant d'activité. Mais ce principe moteur est-il celui d'un peuple soumis au despotisme, d'un peuple où l'argent a cours, où le public est sans puissance; où son estime n'est représentative d'aucune espece de plaisir & de pouvoir? Non: dans un tel pays, les deux seuls objets du desir des citoyens sont; l'un, la faveur du despote, & l'autre, de grandes richesses, à la possession desquelles chacun peut aspirer.

Leur source, dira-t-on, est souvent insecte. L'amour de l'argent est destructif de l'amour de la patrie, des talents & de la vertu. c) Je le sais:

mais

Veut-il les acquitter en argent? Il épuise bientôt son trésor; & dans l'impuissance alors de récompenser le talent & la vertu, l'un & l'autre est étoussé dans son germe.

b) Cette estime est réellement un pouvoir, que les anciens désignoient par le mot autoritas.

c) L'argent est-il devenu l'unique principe d'activité dans une nation? c'est un mal. Je n'y connois plus de remede. Les récompenses en nature seroient, sans doute, plus favorables à la production des hommes vertueux. Mais pour ses proposer, que de changements à faire dans les gouvernements de la plupart des Etats de l'Europe!

mais comment imaginer qu'on puisse mépriser l'argent, qui soulagera l'homme dans ses besoins, qui le soustraira à des peines, & lui procurera des plaisirs? Il est des pays où l'amour de l'argent devient le principe de l'activité nationale, où cet amour par conséquent est salutaire. Le plus vicieux des gouvernements est un gouvernement sans principe moteur, d) Un peuple sans

d) A quelle cause attribuer l'extrême puissance de l'Angleterre? Au mouvement, au jeu de toutes les passions contraires. Le parti de l'opposition, excité par l'ambition, la vengeance ou l'amour de la patrie, y protege le peuple contre la tyrannie. Le parti de la Cour, animé du desir des places, de la faveur ou de l'argent, y soutient le ministere contre les attaques quel-

quefois injustes de l'opposition.

L'avarice & la cupidité, toujours inquietes, des commerçants, y réveillent à chaque instant l'industrie de l'artisan. Les richesses de presque tout l'univers sont par cette industrie transportées en Angleterre. Mais dans une nation aussi riche, aussi puissante, comment se flatter que les divers partis se conserveront toujours dans cet équilibre de force, qui maintenant assure son tepos & sa grandeur? Peut-être cet équilibre est-il très-difficile à maintenir. On a pu faire jusqu'à présent aux Anglois l'application de cette Epitaphe du Duc de Devonshire: Fidelle sujet des bons Rois, ennemi redoutable des tyrans. Pourra-t-on toujours la leur faire? Heureuse la nation de qui M. de Gourville a pu dire: Son Roi, lorsqu'il est l'homme de son peuple, est le plus grand Roi

objet de desirs, est sans action. Il est le mépris de ses voisins. Or, leur estime importe plus qu'on ne pense à sa pros-

périté. e)

En tout empire où l'argent a cours, où le mérite ne conduit ni aux honneurs, ni au pouvoir, que le Magiftrat se garde bien d'affoiblir ou d'éteindre dans les citoyens le desir de l'argent & du luxe. Il étoufferoit en eux tout principe de mouvement & d'action.

du monde. Veut-il être plus? Il n'est rien. Ce mot répété par M. Temple à Charles II, irrita d'abord l'orgueil du Prince: mais revenu à luimême, il serra la main de M. Temple, & dit: Gourville a raison; je veux être l'homme de mon peuple.

e) C'est l'esprit de Juiverie d'une métropole, qui souvent porte le seu de la révolte dans ses colonies. En traite-t-elle les colons en negres? ce traitement les irrite. S'ils sont nombreux, ils lui résistent, & s'en séparent entin, comme

le fruit mûr se détache de sa branche.

Pour affurer l'amour & la foumission de ses colonies, une nation doit être juste. Elle doit souvent se rappeller qu'elle ne transporte dans des terres étrangeres qu'un supersu de citoyens qui lui eût été à charge; qu'elle n'est par conséquent en droit d'exiger d'eux, que des secours en temps de guerre, & la signature d'un traité fédératif, auquel se soumettront toujours les colonies, lorsque la métropole ne voudra pas s'approprier tout le prosit de leurs travaux.



### CHAPITRE XVII.

De l'argent considéré comme principe

L'ARGENT & les papiers représentatifs de l'argent, facilitent les emprunts. Tous les gouvernements abusent de cette facilité. Par-tout les emprunts se sont multipliés; les intérêts se sont grossis. Il a fallu, pour les payer, accumuler impôts sur impôts. Leur fardeau accable maintenant les empires les plus puissants de l'Europe, & ce mal cependant n'est pas le plus grand qu'ait produit le desir & de l'argent & des papiers représentatifs de cet argent.

L'amour des richesses ne s'étend point à toutes les classes des citoyens, sans inspirer à la partie gouvernante le desir.

du vol & des vexations. a)

a) Dans tout pays où l'argent a cours, il faut qu'à la longue la maniere inégale dont l'argent s'y répartit, y engendre la pauvreté générale. Or, cette espece de pauvreté est mere de la dépopulation. L'indigence soigne peu ses enfants, les nourrit mal, en éleve peu. J'en citerai pour preuve, & les sauvages du nord de l'Amérique, & les esclaves des colonies. Le travail excessif

Dès-lors la construction d'un port, un armement, une compagnie de commerce, une guerre entreprise, dit-on, pour l'honneur de la nation; enfin tout prétexte de la piller, est avidement saisi. Alors tous les vices, enfants de la cupidité, s'introduisant à la fois dans un empire, en infectent successivement tous les membres, & le précipitent enfin à sa ruine.

Quel spécifique à ce mal? Aucun.

Le fang qui porte la nutrition dans tous les membres de l'enfant, & qui successivement en développe toutes les parties, est un principe de destruction. La circulation du sang offisie à la longue les vaisseaux, elle en anéantit les ressorts, & devient un germe de mort. Cependant qui la suspendroit, en se-

exigé des négresses enceintes, le peu de soin qu'on y prend d'elles; enfin le despotisme du maître, tout concourt à leur stérilité.

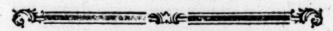
En Amérique, si les Jésuites étoient les seuls chez qui la reproduction des negres sût à peu près égale à la consommation, c'est que, maîtres plus éclairés, ils fatignoient & maltraitoient

moins leurs esclaves.

Un Prince traite-t-il mal ses sujets? Les accable-t-il d'impôts? il dépeuple son pays, engourdit l'activité des habitants; parce que l'extrême misere produit nécessairement le découragement, & le découragement la paresse. roit fur le champ puni. La stagnation d'un instant seroit suivie de la perte le la vie. Il en est de même de l'argent. Le desire-t-on vivement? ce desir vivisie une nation, éveille son industrie, anime fon commerce, accroit ses richesses & sa puissance; & la stagnation, si je l'ose dire, de ce desir, seroit mortelle

à certains Etats.

Mais les richesses, en abandonnant les empires où elles se sont d'abord accumulées, n'en occasionnent-elles pas la ruine; & tôt ou tard, rassemblées dans un petit nombre de mains, ne détachent-elles pas l'intérêt particulier de l'intéret public? Oui, sans doute. Mais dans la forme actuelle des gouvernements, peut-être ce mal est-il inévitable. Peut - être est-ce à cette époque qu'un empire s'affoiblissant de jour en jour, tombe dans un affaissement précurseur d'une entiere destruction: & peut-être est-ce ainsi que doit germer, croître, s'élever, & mourir la plante morale nommée Empire.



### CHAPITRE XVIII.

Que ce n'est point dans le luxe, mais dans sa cause productrice, qu'on doit chercher le principe destructeur des grands empires.

Que conclure de l'examen rapide de la question que je traite? Que presque toujours les accusations intentées contre le luxe sont sans fondements; que des deux especes de luxe citées au Chap. V, il en est un, qui, toujours l'esset de la trop grande multiplication des hommes & de la sorme despotique de leurs gouvernements, suppose une très-inégale répartion des richesses nationales; qu'une telle répartition est, sans doute, un grand mal, mais qu'une sois établie, le luxe devient, sinon un remede essicace, du moins un palliatif à ce mal. a) C'est la magnificence des

a) Une trop inégale répartition des richesses nationales, précède & produit toujours le goût du luxe. Un particulier a-t-il plus d'argent qu'il n'en faut pour subvenir à ses besoins? il se livre à l'amour des supersiuités. L'eunemi du luxe

Grands, qui reporte journellement l'argent & la vie dans la classe inférieure

des citoyens.

L'emportement avec lequel la plupart des Moralistes s'élevent contre le luxe, est l'effet de leur ignorance. Que cet emportement trouve place dans un sermon: un sermon n'exige aucune précision dans les idées. Ces ouvrages applaudis d'un vieillard craintif & bénévole, sont trop vagues, trop enthousiastes & trop ridicules, pour obtenir l'estime d'un auditoire éclairé.

Ce que le bon sens examine, l'ignorance du Prédicateur le décide. Son

doit donc chercher dans la cause même du partage trop inégal des richesses, & dans la destruction du despotisme, le remede aux maux dont il accuse le luxe, & que réellement le luxe soulage. Toute espece de superfluités a sa cause productrice.

Le luxe des chevaux, préférable à celui des bijoux, & particulier aux Anglois, est en partie l'effet du long séjour qu'ils font dans leurs campagnes. Si tous les habitent, c'est qu'ils y sont, pour ainsi dire, nécessités par la constitution de leur état.

C'est la forme des gouvernements qui dirige d'une maniere invincible jusqu'aux goûts des particuliers. C'est toujours à leurs loix, que les peuples doivent leurs mœurs & leurs habitudes.

esprit léger & confiant ne sut jamais douter. Malheur au Prince qui prèteroit l'oreille à ses déclamations, & qui, sans des changements préalables dans la forme du gouvernement, tepteroit de bannir tout luxe d'une nation, dont l'amour de l'argent est le principe d'activité! Il auroit bientôt dépeuplé son pays, énervé l'industrie de ses sujets, & jeté les esprits dans une langueur fatale à sa puissance.

Je fuis content, si l'on regarde ces idées premieres & peut-être encore su-perficielles, qu'occasionne la question du luxe, comme un exemple des points de vue divers sous lesquels on doit considérer tout problème important & compliqué de la morale; b) si l'on sent toute l'influence que doit avoir sur le bonheur public la solution plus ou moins exacte de pareils problèmes, & la scrupuleuse attention qu'on doit par conséquent porter à leur examen.

Qui fe déclare protecteur de l'ignorance, se déclare donc l'ennemi de

b) On ne peut trop scrupusensement examiner toute question importante de morale & de politique. C'est, si je l'ose dire, au fond de l'examen, que se trouvent la science & la vérité. L'or se ramasse au fond des creusets.

l'Etat, &, sans le savoir, commet le crime de lese-humanité.

Chez tous les peuples, il est une dépendance réciproque entre la perfection de la législation & les progrès de l'esprit humain. Plus les citoyens seront éclairés, plus leurs loix seront parsaites. Or, c'est de leur seule bonté, comme je vais le prouver, que dépend la félicité publique.





# SECTION VII.

Les vertus & le bonheur d'un peuple font l'effet, non de la fainteté de sa religion, mais de la sagesse de ses loix.

# CHAPITRE I.

Du peu d'influence des religions sur les vertus & la félicité des peuples.

Des hommes plus pieux qu'éclairés, ont imaginé que les vertus des nations, leur humanité & la douceur de leurs mœurs dépendoient de la pureté de leur culte. Les hypocrites, intéressés à propager cette opinion, l'ont publiée sans la croire. Le commun des hommes l'a crue sans l'examiner.

Cette erreur, une fois annoncée, a presque par-tout été reçue comme une vérité constante. Cependant l'expérience & l'histoire nous apprennent que la prospérité des peuples dépend, non de la pureté de leur culte, mais de l'excellence de leur législation.

Qu'importe en effet leur croyance? Celle des Juifs étoit pure, & les Juifs étoient la lie des nations. On ne les compara jamais ni aux Egyptiens, ni aux anciens Perses.

Ce fut sous Constantin que la religion chrétienne devint la religion dominante. Elle ne rendra cependant point les Romains à leurs premieres vertus. On ne vit point alors de Décius se dévouer pour la patrie, & de Fabricius préférer sept acres de terres aux richesses de l'empire.

En quel moment Constantinople devint-il le cloaque de tous les vices? Au moment même de l'établissement de la religion chrétienne. Son culte ne changea point les mœurs des Souverains. Leur piété ne les rendit pas meilleurs. Les Rois les plus chrétiens ne furent pas les plus grands des Rois. Peu d'entr'eux montrerent sur le trône les vertus des Tites, des Trajans, des Antonins. Quel Prince dévot leur sur comparable!

Ce que je dis des Monarques, je le dis des nations. Le pieux Portugais,

fi ignorant & si crédule, n'est ni plus vertueux, ni plus humain, que le peuple moins crédule & plus tolérant des Anglois.

L'intolérance religieuse est fille de l'ambition sacerdotale & de la stupide erédulité. Elle n'améliorera jamais les hommes. Avoir recours à la superstition, à la crédulité & au fanatisme pour leur inspirer la bienfaifance, c'est jetter de l'huile sur le seus pour l'éteindre.

Pour adoucir la férocité humaine, & rendre les hommes plus sociables entr'eux, il faut d'abord les rendre indifférents à la diversité des cultes. Les Espagnols, moins superstitieux, eussent été moins barbares envers les Américains.

Rapportons-nous-en au Roi Jacques. Ce Prince étoit bigot, & connoisseur en se genre. Il ne croyoit point à l'humanité des Prêtres. " Il est très-, difficile, disoit-il, d'être à la sois , bon Théologien & bon sujet.,

En tout pays, beaucoup de gens de la bonne doctrine, & peu de vertueux. Pourquoi? C'est que la religion n'est pas vertu. Toute croyance, & même tout principe spéculatif, n'a pour l'or-

dinaire aucune influence fur la conduite a) & la probité des hommes. b)

Le dogme de la fatalité est le dogme presque général de l'Orient : c'étoit celui des Stoïciens. Ce qu'on appelle liberté ou puissance de délibérer, n'est, disoient-ils, dans l'homme, qu'un sentiment de crainte ou d'espérance, successivement éprouvé, lorsqu'il s'agit de prendre un parti, du choix duquel dépend son bonheur ou fon malheur. La délibération est donc toujours en nous l'effet nécessaire de notre haine pour la douleur, & de notre amour pour le plaisir. c) Qu'on consulte à

u) Tons les François se vantent d'être des amis tendres. Lorsque le livre de l'Espris parut, ils crierent beaucoup contre le Chapitre de l'amitie. On eut cru Paris peuplé d'Orestes & de Pylades. C'est cependant dans cette nation que la loi militaire oblige un foldat de fusiller fon compagnon & son ami déserteur. L'établissement d'une pareille foi ne prouve pas, de la part du gouvernement, un grand respect pour l'amitie; & l'obéissance à cette loi, une grande tendresse pour les amis.

b) En montrant l'inutilité de la prédication papiste, un auteur célebre a très-bien prouvé

l'inutilité de cette religion.

c) Quiconque, difoient les Stoïciens, se voudroit du mal, & sans motif se jeteroit dans le feu, dans l'eau ou par la fenêtre, passeroit pour fou, & le seroit en effet, parce qu'en son état naturel l'homme cherche le plaisir, & fuit la douleur ; parce qu'en toutes ses actions, il est

ce sujet les Théologiens. Un tel dogme, diront-ils, est destructif de toute vertu. Cependant les Stoïciens n'étoient pas moins vertueux que les Philosophes

nécessairement déterminé par le desir d'un bonheur apparent ou réel. L'homme n'est donc pas libre. Sa volonté est donc aussi nécessairement l'effet de ses idées, par conséquent de ses sensations, que la douleur est l'effet d'un conp. D'ailleurs, ajoutoient les Stoiciens, est-il un seul instant où la liberté de l'homme puisse être rapportée aux différentes opérations de son ame.

Si, par exemple, la même chose ne peut au même instant être & n'être pas, il n'est donc

pas possible,

Qu'au moment où l'ame agit, elle agiffe au-

trement;

Qu'au moment où elle choisit, elle choisisse autrement;

Qu'au moment où elle délibere, elle délibere

autrement;

Qu'an moment où elle veut, elle veuille autrement:

Or, si c'est ma volonté telle qu'elle est, qui me fait délibérer; si c'est ma délibération telle qu'elle est, qui me fait choisir; si c'est mon choix tel qu'il est, qui me fait agir; si lorsque j'ai délibéré, il n'étoit pas possible (vu l'amour que je me porte) que je ne voulusse pas délibérer, il est évident que la liberté n'existe ni dans la volonté actuelle, ni dans la délibération actuelle, ni dans le choix actuel, ni dans l'action actuelle, & qu'ensin la liberté ne se rapporte à nulle des opérations de l'ame.

Il faudrot pour cet effet qu'une même chose, comme je l'ai déja dit, pût au même instant être & n'être pas. Or, ajoutoient les Stoiciens, voici la question que nous faisons aux Philos-

des autres sectes : cependant les Princes turcs ne sont pas moins sidelles à leurs traités que les Princes catholiques : cependant le Fataliste Persan n'est pas moins honnête dans son commerce, que le Chrétien François & Portugais. La pureté des mœurs est donc indépendante de la pureté des dogmes.

La religion payenne, quant à fa partie morale, étoit fondée, comme toute autre, fur ce qu'on appelle la loi naturelle. Quant à fa partie Théologique ou Mythologique, elle n'étoit pas trèsédifiante. On ne lit point l'histoire de Jupiter, de ses amours, & sur-tout du traitement fait à son pere Saturne, fans convenir qu'en fait de vertus, les Dieux ne préchoient point d'exemple. Cependanola Grece & l'ancienne Rome abondoient en Héros, en citoyen vertueux. Et maintenant la Grece moderne & la nouvelle Rome, n'engendrent, comme le Bréfil & le Mexique, que des hommes vils, pareffeux, fans talents, fans vertus & fans industrie.

Or depuis l'établissement du Christianisme dans les Monarchies de l'Europe, si les Souverains n'ont été ni

phes: "L'ame eft-elle libre, si quand elle veut, y quand elle délibre, quand elle choisit, quand selle agit, elle n'est pas libre?

plus vaillants, ni plus éclairés; si les peuples n'ont été ni plus instruits, ni plus humains; si le nombre des patriotes ne s'est nulle part multiplié, quel bien font donc les religions? Sous quel prétexte le Magistrat tourmenteroit-il l'incrédule? d) égorgeroit-il l'Hérétique? e) Pourquoi mettre tant d'importance à la croyance de certaines révélations toujours contestées, souvent si contestables, lorsqu'on en met si peu à la moralité des actions humaines?

Que nous apprend l'histoire des religions? Qu'elles ont par-tout allumé les slambeaux de l'intolérance, jonché

d) Il n'est presque point de Saint qui n'ait une fois dans sa vie savé ses mains dans le sang humain, & fait supplicier son homme. L'Evêque qui derniérement sollicita si vivement la mort d'un jeune homme d'Abbeville, étoit un Saint. Il voulut que cet adolescent expiât dans des tourments affreux, le crime d'avoir chanté

quelques couplets licencieux.

e) Si nous massacrons les Hérétiques, disent les Dévots, c'est par pitié. Nous ne voulons que leur faire sentir l'aiguillon de la charité. Nous espérons, par la crainte de la mort & les bourreaux, les arracher à l'enfer. Mais depuis quand la charité a-t-elle un aiguillon? Depuis quand égorge-t-elle? D'ailleurs, si les vices ne damnent pas moins que les erreurs, pourquoi les Dévots ne massacrent ils pas les hommes vicieux de leur secte?

les plaines de cadavres, abreuvé les campagnes de fang, embrasé les villes, dévasté les empires; mais qu'elles n'ont jamais rendu les hommes meilleurs. Leur bonté est l'œuvre des loix. f)

Ce sont les chaussées qui contiennent les torrents; c'est la digue du supplice & du mépris, qui contient le vice. C'est au Magistrat d'élever cette

digue.

Si les sciences de la morale, de la politique & de la législation ne sont qu'une seule & même science, quels

f) C'est la faim, c'est le besoin qui rend les citoyens industrieux, & ce sont des loix sages qui les rendent bons. Si les anciens Romains, dit Machiavel, donnerent en tout genre des exemplés de vertu; si l'honnêteté chez eux sut commune; si dans l'espace de plusieurs siecles, on eût compté à peine six ou sept de condamnés à l'amende, à l'exil, à la mort, à quoi durentils & leurs vertus & leurs succès? A la sagesse de leurs loix, aux premieres dissentions qui s'élevant entre les Plébéiens & les Patriciens, établirent cet équilibre de puissancé, que des dissentiens toujours renaissantes maintinrent longtemps entre ces deux corps.

Si les Romains, ajoute cet illustre écrivain, différerent en tout des Vénitiens; si les premiers ne furent ni humbles dans le malheur, ni préfomptueux dans la prospérité, la diverse conduite & le caractere dissérent de ces deux peuples su l'effet de la dissérence de leur dissi-

pline.

devroient être les vrais Docteurs de la morale? Les Prêtres? Non: mais les Magistrats. La religion détermine notre croyance; & les loix, nos mœurs & nos vertus.

Quel signe distingue le Chrétien du Juif, du Guebre, du Musulman? Est-ce une équité, un courage, une humanité, une biensaisance particuliere à l'un, & non connue des autres? On les reconnoît à leurs diverses prosessions de soi. Qu'on ne consonde donc jamais l'homme honnête avec l'orthodoxe. q)

En chaque pays, l'Orthodoxe est celui qui croit tel ou tel dogme; & dans tout l'univers, le vertueux est celui qui fait telle ou telle action humaine & conforme à l'intérêt général. Or, si ce sont les loix h) qui déterminent

L'un d'eux est l'honnête homme, & l'autre le

chrétien.

b) Des loix justes font toutes puissantes sur les hommes. Elles commandent à leurs volontés, les rendent honnêtes, humains & fortunés. C'est à quatre ou cinq loix de cette espece que les Anglois doivent leur bonheur, & l'assurance de leur propriété & de leur liberté.

g) M. Helvétius fut par quelques Théologiens traité d'Impie, & le Pere Bertier de Saint. Cependant le premier n'a fait ni voulu faire mal à personne, & le second disoit publiquement, que s'il eût été Roi, il eût noyé le Président de Montesquieu dans son sang.

nos actions, ce font elles qui font les bons citoyens. i)

La premiere de ces loix est celle qui remet à la Chambre des Communes le pouvoir de fixer les subsides.

La feconde, est l'acte Habeas Corpus.

La troisieme, sont les jugements rendus par les jurés.

La quatrieme, la liberté de la presse.

La cinquieme, la maniere de lever les impôts. Mais ces impôts ne font-ils pas maintenant onéreux à la nation? S'ils le font, ils ne fournissent pas du moins au Prince des moyens d'opprimer les individus.

i) Ce n'est point à la religion, ce n'est point à cette loi naturelle, innée & gravée, dit-on, dans toutes les ames, que les hommes doivent leurs vertus sociales. Cette loi naturelle si vantée n'est, comme les autres loix, que le produit de l'expérience, de la réflexion & de l'esprit. Si la nature imprimoit dans les cœurs, des idées nettes de la vertu; si ces idées n'étoient point une acquisition, les hommes ensient-ils jadis immolé des victimes humaines à des Dieux qu'ils disoient bons? Les Carthaginois, pour se rendre Saturne propice, eussent-ils sacrifié leurs enfants sur ses autels? L'Espagnol croiroit-il la Divinité avide du fang hérétique on juif? Des peuples entiers se flatteroient-ils d'obtenir l'amour du ciel, foit par le fupplice de l'homme qui ne pense pas comme leurs Prêtres, foit par le meurtre d'une Vierge, offerte en expiation de leurs forfaits?

Je veux que les principes de la loi naturelle soient innés: les hommes sentiroient donc que les châtiments doivent, comme les crimes, être personnels, que la cruauté & l'injustice ne peuvent être les Prêtresses des Dienx. Or, si des idées aussi claires, aussi simples de l'équité, ne sont point encore adoptées de toutes les nations, ce n'est

Ce n'est donc point à la sainteté du culte qu'on doit rapporter & les vertus & la pureté des mœurs d'un peuple. Pousse-t-on plus loin cet examen? on voit que l'esprit religieux est entiérement destructif de l'esprit législatif.



### CHAPITRE II.

De l'esprit religieux, destructif de l'esprit législatif.

L'OBÉISSANCE aux loix est le fondement de toute législation. L'obéissance au Prètre, est le fondement de presque

toute religion.

Si l'intérèt du Prêtre pouvoit se confondre avec l'intérêt national, les religions deviendroient les confirmatrices de toute loi sage & humaine. Cette supposition est inadmissible. L'intérèt du corps Ecclésiastique sut par-tout isolé & distinct de l'intérêt public. Le Gouvernement sacerdotal a, depuis celui des Juiss jusqu'à celui du Pape, toujours avsil la nation chez laquelle il s'est établi.

donc point à la religion, ce n'est donc point à la loi naturelle, mais à l'instruction, que l'homme doit la connoissance de la justice & de la vertu. Par-tout le Clergé voulut être indépendant du Magistrat; & dans presque toutes les nations, il y eut en conséquence deux autorités suprêmes & destructives l'une de l'autre.

Un corps oisif est ambitieux: il veut être riche & puissant, & ne peut le devenir qu'en dépouillant les Magistrats de leur autorité, a) & les peuples de

leurs biens.

Les Prètres, pour se les approprier, fonderent la religion sur une révélation, & s'en déclarerent les interprêtes. Est-on l'interprete d'une loi? on la change à son gré. On en devient à la longue l'auteur. Du moment où les Prètres se chargent d'annoncer les volontés du ciel, & ne sont plus des hommes, ce sont des Divinités. C'est en eux, ce n'est point en Dieu que l'on croit. Ils peuvent en son nom ordonner la violation de toute loi contraire à leurs intérêts, & la destruction de toute autorité rebelle à leurs décisions.

L'esprit religieux, par cette raison, fut

a) Lors de la destruction projetée des Parlements en France, quelle joie indécente les Prêtres de Paris ne firent-ils point éclater! Que les Magistrats de toutes les nations reconnoissent à cette joie, la haine de l'autorité spirituelle pour la temporelle. Si le Sacerdoce paroît quelquesois la respecter dans les Rois, c'est lorsqu'ils lui sont soumis, & que par eux il commande aux loix.

toujours incompatible avec l'esprit législatif, b) & le Prêtre toujours l'ennemi du Magistrat. Le premier institua des loix canoniques; le second, les loix politiques. L'esprit de domination & de mensonge présida à la confection des premieres: elles surent sunestes à l'univers. L'esprit de justice & de vérité présida plus ou moins à la confection des secondes; elles surent en conséquence plus ou moins avantageuses aux nations.

Si la justice & la vérité sont sœurs, il n'est de loix réellement utiles que les loix fondées sur une connoissance profonde de la nature & des vrais intérêts de l'homme. Toute loi qui a pour base le mensonge c) ou quelque fausse révé-

- b) L'intérêt du Prêtre change-t-il? Ses principes religieux changent. Combien de fois les Interpretes de la révélation ont-ils métamorphofé la vertu en crime, & le crime en vertu? Ils ont béatifié l'assassin d'un Roi. Quelle confiance peut donc inspirer la morale variable des Théologiens? La vraie morale puise ses principes dans la raison, dans l'amour du bien public: & de tels principes sont toujours les mêmes.
- c) La vertu est si précieuse, & sa pratique si liée à l'avantage national, que si la vertu n'étoit qu'une erreur, il lui faudroit, sans doute, sacrifier jusqu'à la vérité. Mais pourquoi ce sacrifice? & pourquoi le mensonge seroit-il pere de la vertu? Par-tout où l'intérêt particulier se consond avec l'intérêt public, la vertu devient dans chaque in-

lation, est toujours nuisible. Ce n'est point sur un tel fondement que l'homme

dividu l'effet nécessaire de l'amour de soi & de l'in-

térêt personnel.

Tous les vices d'une nation se rapportent toujours à quelques vices de sa législation. Pourquoi si peu d'hommes honnêtes? C'est que l'infortune poursuit presque par-tout la probité. Qu'au contraire, les honneurs & la considération en soient les compagnes, tous les hommes seront vertueux. Mais il est des crimes secrets, auxquels la religion seule peut s'opposer. Le vol d'un dépôt confie en est un exemple. Mais l'expérience prouve-t-elle que ce dépôt soit plus sûrement confié au Prêtre qu'à Ninon de l'Enclos? Sous le nom de legs pieux, que de vols commis! Que de successions enlevées à des héritiers légitimes! Telle est la source infecte des richesses immenses de l'Eglise. Voilà ses vols. Où sont ses restitutions? Si le Moine, dit-on, ne rend rien, il fait rendre. A quelle fomme par an évaluer ces restitutions dans un grand Royaume ? A cent mille écus ? Soit. Qu'on compare cette somme à celle qu'exige l'entretien de tant de Couvents; c'est alors qu'on pourra juger leur utilité. Que diroit-on d'un Financier, qui, pour assurer la recette d'un million, en dépenseroit vingt en fraix de régie? On le traiteroit d'imbécille. Le Public est cet imbécille, lorsqu'il entretient tant de Prêtres.

Leurs instructions à trop haut prix sont d'ailleurs inutiles à des peuples aisés, actifs, industrieux, & dont la liberté éleve le caractere. Chez de tels peuples, il se commet peu de crimes se-

crets.

Devroit-on encore ignorer que c'est à l'union de l'intérêt public & particulier, que les citoyens doivent leurs vertus patriotiques? Les fondera-ton toujours sur des erreurs & des révélations, qui, depuis si long-temps, servent de prétexte aux plus grands forfaits? éclairé édifiera les principes de l'équité. Si le Turc permet de tirer de son Koran les principes du juste & de l'injuste, & ne souffre pas qu'on les tire du Veddam, c'est que, sans préjugés à l'égard de ce dernier livre, il craindroit de donner à la justice & à la vertu un sondement ruineux. Il ne veut pas en consirmer les préceptes par de sausses révélations. d)

Le mal que font les religions, est

réel, & le bien, imaginaire.

De quelle utilité, en effet, peuventelles

d) Si tous les hommes sont esclaves nés de la fuperstition, pourquoi, dira-t-on, ne pas profiter de leur foiblesse, pour les rendre heureux, & leur faire honorer les loix? Est-ce le superstitieux qui les respecte? C'est au contraire lui qui les viole. La superstition est une source empoisonnée, d'où font sortis tous les malheurs & les calamités de la terre. Ne peut-on la tarir? On le peut, sans doute, & les peuples ne sont pas aussi nécessairement superstitieux qu'on le pense. Ils sont ce que le Gouvernement les fait. Sous un Prince détrompé, ils ne tardent point à l'être. Le Monarque à la longue est plus fort que les Dieux. Aussi le premier soin du Prêtre est de s'emparer de l'esprit des Souverains. Point de viles flatteries auxquelles à cet effet il ne s'abaisse. Faut-il les déclarer de droit divin? il les déclarera tels; il s'avouera luimême leur esclave, mais sous la condition tacite qu'ils feront réellement les leurs. Les Princes ceffent-ils de l'être ? le Clergé change de ton'; & fi les circonstances lui sont favorables, il leur annonce que si dans Saul, Samuel déposa l'Oint du Seigneur, Samuël ne put rien autrefois que le Pape ne puisse aujourd'hui.

elles être? leurs préceptes sont ou contraires, ou conformes à la loi naturelle, c'est-à-dire, à celle que la raison perfectionnée dicte aux sociétés pour leur plus grand bonheur.

Dans le premier cas, il faut rejetter les préceptes de cette religion comme

contraires au bien public

Dans le second, il faut les admettre. Mais alors que sert une religion qui n'enseigne rien que l'esprit & le bon sens

n'enseignent sans elle?

Du moins, dira-t-on, les préceptes de la raison, consacrés par une révélation, en paroissent plus respectables. Oui, dans un premier moment de ferveur. Alors des maximes crues vraies, parce qu'on les croit révélées, agissent plus fortement sur les imaginations. Mais cet enthousiasme est bien-tôt dissipé.

De tous les préceptes, ceux dont la vérité est démontrée, sont les seuls qui commandent constamment aux esprits. Une révélation, par cela même qu'elle est incertaine & contestée, loin de fortisser la démonstration d'un principe moral, doit à la longue en obscurcir

l'évidence. c)

e) C'est toujours à sa raison que l'homme honnête obéira, de préférence à la révélation. Il est, dira-t-il, plus certain que Dieu est l'Auteur de la Tome II.

L'erreur & la vérité sont deux êtres hétérogenes. Ils ne s'aillent jamais ensemble. Tous les hommes d'ailleurs ne sont pas mûs par la religion, tous n'ont pas la soi; mais tous sont animés du desir du bonheur, & le saisiront par-tout

où la loi le leur présentera.

Des principes respectés, parce qu'ils sont révélés, f), sont toujours les moins fixes. Journellement interprétés par le Prêtre, ils sont aussi variables que ses intérêts, & presque toujours en contradiction avec l'intérêt général. Toute nation, par exemple, desire que le Prince soit éclairé. Le Sacerdoce dessire, au contraire, que le Prince soit abruti. Que d'art à cet effet n'employentils pas?

raison humaine, c'est-à-dire, de la faculté que l'homme a de discerner le vrai du faux, qu'il n'est certain que ce même Dieu soit l'Auteur d'un tel livre.

Il est plus criminel aux yeux du sage de nier sa propre raison, que de nier quelque révélation que ce soit.

f) Le système religieux rompt toute proportion entre les récompenses décernées aux actions des hommes, & l'utilité dont ces actions sont au Public. Par quelle raison, en effet, le Soldat est-il moins respecté que le Moine? Pourquoi donne-ton au religieux qui fait vœu de pauvreté, 12 ou 15 mille livres de rentes, pour écouter une fois par an les péchés ou les sottises d'un Grand, lorsqu'ou resus 600 livres à l'Officier blessé fur la brêche?

Point d'Anecdote qui peigne mieux l'esprit du Clergé, que ce fait si sou-

vent cité par les Réformés.

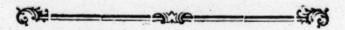
Il s'agissoit dans un grand Royaume, de savoir quels seroient les livres dont on permettroit la lecture au jeune Prince. On assemble le Conseil à ce sujet. Le Consesseur du jeune Prince y préside. On propose d'abord les Décades de Tite-Live commentées par Machiavel; l'Esprit des loix, Montaigne, Voltaire, &c. Ces ouvrages successivement rejettés, le Consesseur Jésuite se leve enfin, & dit: J'ai vu l'autre jour sur la table du Prince, le Catéchisme & le Cuisinier François: point de lecture pour lui moins dangereuse.

La puissance du Prètre, comme celle du courtisan, est toujours attachée à l'ignorance & à la stupidité du Monarque. Aussi rien qu'ils ne fassent pour le rendre sot, inaccessible à ses sujets, & le dégoûter des soins de l'Administra-

tion.

Du temps du Czar Pierre, Sévach Hussein, Sophi de Perse, persuadé par les Visirs, par les Prêtres, & par sa paresse, que sa dignité ne lui permettoit pas de s'occuper des affaires publiques, s'en décharge sur ses favoris. Peu d'années après, ce Sophi est détrôné.

E 2



### CHAPITRE III.

Quelle espece de religion seroit utile?

L'E principe le plus fécond en calamités publiques a) est l'ignorance. C'est de

a) Presque toute religion désend aux hommes l'usage de leur raison, les rend à la fois brutes, malheureux & cruels. Cette vérité est assez plaisamment mise en action dans une Piece Angloise intitulée: La Reine du bon sens. Les favoris de la Reine sont, dans cette Piece, la Jurisprudence, sous le nom de Law; la Médecine, sous le nom de Phisick; un Prêtre du Soleil, sous le nom de

Firebrand, ou Boutefeu.

Ces favoris, las d'un Gouvernement contraire à leurs intérêts, conspirent, appellent l'ignorance à leurs secours. Elle débarque dans l'Isle du bon sens, à la tête d'une troupe de Bateleurs, de Ménetriers, de Singes, &c.; elle est suivie d'un gros d'Italiens & de François. La Reine du bon sens marche à fa rencontre. Firebrand l'arrête : O Reine, lui dit-il, ton trône est ébranlé: les Dieux s'arment contre toi ; leur colere est l'effet funeste de ta protection accordée aux Incrédules. C'est par ma bouche que le foleil te parle: trembles; remetsmoi ces Impies, que je les livre aux flammes, ou le ciel consommera sur toi sa vengeance. Je fuis Prêtre ; je suis infaillible : je commande obéis, si tu ne crains que je maudisse le jour de ta naissance comme un jour fatal à la religion. La Reine, sans écouter, fait sonner la charge: elle est abandonnée de son armée : elle se retire dans un bois. Firebrand l'y suit, & l'y poignarde. Mon intérêt & ma religion demandoient, dit-il,

la perfection des loix b) que dépendent les vertus des citoyens; & des progrès de la raison humaine, que dépend la perfection de ces mêmes loix. Pour être honnête, c) il faut être éclairé. Pourquoi donc l'arbre de la Science est-il encore l'arbre désendu par le Despotisme

cette grande victime; mais m'en déclarerai-je l'affaffin? Non. L'intérêt, qui m'ordonna ce parricide, veut que je le taise: je pleurerai en public mon ennemie, je célébrerai ses vertus. Il dit: on entend un bruit de guerre. L'ignorance paroît, sait enlever le corps du bon sens, le dépose dans un tombeau. Une voix en sort, & prononce ces mots prophétiques: "Que l'ombre du bon sens erre à jamais sur la terre; que ses gémissements, soient l'éternel effroi de l'armée de l'ignorance: que cette ombre soit uniquement visible aux gens éclairés, & qu'ils soient en conséquence toujours traités de visionnaires.

b) Les loix font les fanaux dont la lumiere éclaire le peuple dans le chemin de la vertu. Que faut-il pour rendre les loix respectables? Qu'elles tendent évidemment au bien public, & soient long temps examinées avant d'être promulguées.

Les loix des douze tables furent chez les Romains un an entier exposées à la censure publique. C'est par une telle conduite que des Magistrats prouvent le desir sincere qu'ils ont d'établir de bonnes loix.

Tout Tribunal, qui, sur la réquisition d'un homme en place, enrégistreroit légérement une peine de mort contre les citoyens, rendroit la législation odieuse, & la magistrature méprisable.

c) Quatre choses, disent les Juiss, doivent détruire le monde, l'une desquelles est un homme religieux & fou.

& le Sacerdoce? Toute religion, qui, dans les hommes, honore la pauvreté d'esprit, est une religion dangereuse. La picuse stupidité des Papistes ne les rend pas meilleurs. Quelle armée dévaste le moins les contrées qu'elle traverse? Est ce l'armée dévote, l'armée des Croisés? Non; mais l'armée la mieux disciplinée.

Or si la discipline, si la crainte du Général réprime la licence des troupes, & contient dans le devoir des soldats jeunes, ardents, & journellement accoutumés à braver la mort dans les combats, que ne peut la crainte des loix sur les timides habitants des villes?

Ce ne sont point les anathèmes de la religion, c'est l'épée de la justice, qui, dans les cités, désarme l'assassin; c'est le bourreau qui retient le bras du meurtrier. La crainte du supplice peut tout dans les camps. d) Elle peut tout aussi dans les villes. Elle rend dans les uns l'armée obéissante & brave; & dans les autres, les citoyens justes & vertueux.

d) Tout homme craint la douleur & la mort. Le foldat même obéit à cette crainte : elle le dif-

cipline.

Qui ne redouteroit rien, ne feroit rien contre fa volonté. C'est en qualité de poltronnes, que les troupes sont braves. Or, dit à ce sujet un grand Prince, si le bourreau peut tout sur les armées, il peut tout sur les villes.

Il n'en est pas ainsi des religions. Le Papisme commande la tempérance; cependant quelles sont les années où l'on voit le moins d'ivrognes? Sont-ce celles où l'on débite le plus de Sermons? Non: mais celle où l'on recueille le moins de vin. Le Catholicisme défendit en tous les temps le vol, la rapine, le viol, le meurtre, &c. & dans tous les siecles les plus dévots, dans le ge. le 10e. & le 11e., l'Europe n'étoit peuplée que de brigands. Quelle cause de tant de violences & de tant d'injustices? La trop foible digue que les loix opposoient alors aux forfaits. Une amende plus ou moins confidérable étoit le seul châtiment des grands crimes. On payoit tant pour le meurtre d'un Chevalier, d'un Baron, d'un Comte, d'un Légat; enfin jusqu'à l'asfassinat d'un Prince, tout étoit tarifé. c)

Le duel fut long-temps à la mode en Europe, & sur-tout en France. La religion le désendoit, & l'on se battoit tous les jours. f) Le luxe a depuis amolli les mœurs françoises. La peine de mort est portée contre les duellistes; ils sont du

e) Voyez M. Hume, vol. I de son Histoire d'Angleterre.

f) Tout crime non puni par la loi, est un crime journellement commis. Quelle plus forte preuve de l'inutilité des religions!

moins presque tous forcés de s'expa-

trier: il n'est plus de duel.

Qui fait maintenant la fûreté de Paris? La dévotion de ses habitants? Non: mais l'exactitude & la vigilance de sa police. g) Les Parisiens du siecle passé étoient plus dévots, & plus voleurs.

Les vertus sont donc l'œuvre des loix, h) & non de la religion. Je citerai pour preuve le peu d'influence de notre croyance sur notre conduite.

g) Si la Police nécessaire pour réprimer le crime, est trop coûteuse, elle est à charge aux citoyens: elle devient une calamité publique. Si la Police est trop inquisitive, elle corrompt les mœurs, elle étend l'esprit d'espionnage; elle devient une calamité publique. Il ne faut pas que la Police serve la vengeance du sort contre le soible, & qu'elle emprisonne le citoyen sans faire juridiquement son procès. Elle doit de plus se surveiller sans cesse elle-même. Sans la plus extrême vigilance, ses commis, devenus des malfaicteurs autorisés, sont d'autant plus dangereux, que leurs crimes nombreux & cachés restent inconnus comme impunis.

b) On donne une fête publique. Est-elle mal ordonnée? il s'y fait beaucoup de vols. Est-elle bien ordonnée? il ne s'y en commet aucun. Dans ces deux cas, ce font les mêmes hommes, que la bonne ou mauvaise Police rend honnêtes ou frip-

pons.



# CHAPITRE IV.

De la religion papiste.

Plus de conféquence dans les esprits rendroit la religion papiste plus nuisible aux Etats. Dans cette religion, si le célibat passe pour l'état le plus parfait & le plus agréable au ciel, a) point de croyant, s'il est conféquent, qui ne dût vivre dans le célibat.

Dans cette religion, s'il est beaucoup d'appellés & peu d'élus, toute mere tendre doit tuer ses enfants nouveaux baptisés, pour les faire jouir plutôt & plus sûrement du bonheur éternel.

Dans cette religion, quelle est, difent les Prédicateurs, la mort à craindre? La mort imprévue. Quelle est la desirable? Celle à laquelle on est préparé. Où trouver cette mort? Sur l'é-

a) C'est à l'imperfection, c'est à l'inconséquence des hommes, que le monde doit sa durée. Une sorte d'incrédulité sourde s'oppose souvent aux sunestes essets des principes religieux. Il en est des Loix Ecclésiastiques comme des Réglements du commerce. S'ils sont mal faits, c'est à l'indocilité des Négociants que l'Etat doit sa richesse; leur obéissance en eût été la ruine. chafaud. Mais elle fuppose le crime :

il faut donc le commettre. b)

Dans cette religion, quel usage faire de son argent? Le donner aux Moines, pour tirer par leurs prieres & leurs mes-

fes les ames du Purgatoire.

Qu'un malheureux soit enchaîné sur un bûcher, qu'on soit prêt à l'allumer, quel homme humain ne donneroit pas sa bourse pour l'en délivrer? Quel homme ne s'y sentiroit pas sorcé par le sentiment d'une pitié involontaire? Doit-on moins à des ames destinées à être brûlées pendant plusieurs siecles?

Un vrai Catholique doit donc se reprocher toute espece de dépense en luxe & en superfluités. Il doit vivre de pain, de fruits, de légumes. Mais l'Evêque lui-même e) fait bonne chere, boit d'excellents vins, fait vernir ses carrosses.

c) L'indifférence actuelle des Evêques pour les ames du Purgatoire, fait soupçonner qu'ils ne sont pas eux-mêmes bien convaineus de l'existence d'un lieu qu'ils n'ont jamais vu. On est de plus étonné

b) Un pareil fait arriva il y a quatre on cinq ans en Prusse. Au sortir d'un Sermon sur le danger d'une mort imprévue, un soldat tue une sille. Malheureux, lui dit-on, qui t'a fait commettre ce crime? Le desir du paradis, répond-il. Ce meurtre me conduit à la prison, de la prison à l'échafaud, de l'échafaud au ciel. Le Roi instruit du fait, sit désense aux Ministres de prêcher à l'avenir de tels Sermons, & même d'accompagner les eriminels au supplice.

La plupart des Papistes sond broder des habits, & dépensent plus en chiens, chevaux, équipages, qu'en messes. C'est qu'ils sont inconséquents à leur croyance. Dans la supposition du Purgatoire, qui donne l'aumône au pauvre, fait un mauvais usage de ses richesses. Ce n'est point aux vivants qu'on la doit; c'est aux morts: c'est à ces derniers que

l'argent est le plus nécessaire.

Jadis, plus fensible aux maux des trépassés, l'on faisoit plus de legs aux Ecclésiastiques. On ne mouroit point fans leur abandonner une partie de ses biens. L'on ne faisoit, il est vrai, ce facrifice qu'au moment où l'on n'avoit plus, ni de fanté pour jouir des plaisirs, ni de tête pour se défendre des infinuations monacales. Le Moine d'ailleurs étoit redouté; & peut-être donnoit-on plus à la crainte du Moine, qu'à l'amour des ames. Sans cette crainte. la croyance du Purgatoire n'eût pas autant enrichi l'Eglise. La conduite des hommes, des peuples, est donc rarement consequente à leur croyance, & même à leurs principes spéculatifs. Ces principes font presque toujours stériles.

qu'un homme y reste plus ou moins long temps, selon qu'il a plus ou moins de pieces de 12 sols pour saire dire des Messes, & que l'argent soit encore plus utile dans l'autre monde que dans celui-ci.

Que j'établisse l'opinion la plus abfurde, celle dont on peut tirer les conféquences les plus abominables; si je ne change rien aux loix, je n'ai rien changé aux mœurs d'une nation. Ce n'est point une fausse maxime de morale, qui me rendra méchant d); mais l'intérêt que j'aurai de l'être. Je deviendrai pervers, si les loix détachent mon intérêt de l'intérêt public; si je ne puis trouver mon bonheur que dans le malheur d'autrui, e) & que, par la forme du Gouvernement, le crime soit récompensé, la vertu délaissée, & le vice élevé aux premieres places.

L'intérêt est la semence productrice du vice & de la vertu. Ce n'est point l'opinion erronée d'un Ecrivain, qui peut accroître le nombre des voleurs dans un empire. La doctrine des Jésuites savorisoit le larcin: cette doctrine

o) L'homme est l'ennemi, l'assassin de presque tous les animaux. Pourquoi? C'est que sa subsis-

tance est attachée à leur destruction.

d) En morale, dit Machiavel, quelqu'opinione absurde qu'on avance, on ne nuit point à la société, si l'on ne soutient point cette opinion par la force. En tous genres de sciences, c'est par l'épuisement des erreurs, qu'on parvient jusqu'aux sources de la vérité. En morale, la chose réellement utile est la recherche du vrai: la chose réellement nuisible, est sa non recherche. Qui prêche l'ignorance, est un frippon qui veut faire des dupes.

fut condamnée par les Magistrats: ils le devoient par décence; mais ils n'avoient point remarqué qu'elle eût multiplié le nombre des filoux. Pourquoi? C'est que cette doctrine n'avoit point changé les loix; c'est que la police étoit aussi vigilante; c'est qu'on insligeoit les mêmes peines aux coupables, & que, sauf le hasard d'une samine, d'une réforme ou d'un événement pareil, les mêmes loix doivent en tout temps donner à peu près le même nombre de brigands.

Je suppose qu'on voulût multiplier les

voleurs : que faudroit-il faire?

Augmenter les impôts & les besoins

des peuples;

Obliger tout marchand de voyager

avec une bourfe d'or;

Mettre moins de Maréchaussée sur les routes;

Abolir enfin les peines contre le vol. Alors on verroit bien-tôt l'impunité

multiplier le crime.

Ce n'est donc ni de la vérité d'une révélation, ni de la pureté d'un culte, mais uniquement de l'absurdité ou de la fagesse des loix, que dépendent les vices ou les vertus des citoyens. f) La reli-

f) Platon avoit, sans doute, entrevu cette vérité lorsqu'il disoit: "Le moment où les villes & pleurs citoyens seront délivrés de leurs maux, est celui où la Philosophie & la puissance, réu-

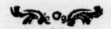
gion vraiment utile est celle qui force les hommes à s'instruire. Quels sont les Gouvernements les plus parfaits? Ceux dont les sujets sont les plus éclairés. De tous les exemples, le plus propre à démontrer cette vérité, c'est le Gouvernement des Jésuites. C'est en ce genre le ches-d'œuvre de l'esprit humain. Examinons leurs constitutions, nous en connoîtrons mieux quel est sur les hommes le pouvoir de la législation.

, nies dans le même homme, rendront la vertu , victorieuse du vice ,. M. Rousseau n'est pas de cet avis. Au reste, qu'il vante tant qu'il voudra la sincérité & la vérité d'un peuple sauvage & barbare, je ne l'en croirai pas sur sa parole.

Le fait, dit M. Hume, vol. I. de l'Histoire d'Angleterre, c'est que les Anglo-Saxons, comme tous les peuples ignorants & brigands, affichoient le parjure, la fausseté, avec une impudence incon-

nue aux peuples civilifés.

C'est la raison perfectionnée par l'expérience, qui, seule, peut démontrer aux peuples l'intérêt qu'ils ont d'être justes, humains & fidelles à leurs promesses. La superstition à cet égard ne produit point les essets de la raison. Nos dévots Ancêtres juroient leurs Traités sur la Croix & les reliques, & se parjuroient. Les peuples ne garantissent plus aujourd'hui leurs Traités par de pareils serments. Us dédaignent ces inessicaces sûretés.



# CHAPITRE V.

Du Gouvernement des Jésuites.

JE ne considere ici la Constitution des Jésuites que relativement à leurs vues ambitieuses. Les Jésuites voulurent crédit, pouvoir, considération, & l'obtinrent dans les Cours Catholiques.

Quels moyens employerent - ils à cet

effet ? La terreur & la séduction.

Qui les rendit redoutables aux Princes? L'union de leur volonté à celle de leur Général. La force d'une pareille union, n'est peut-être pas encore affez connue.

L'Antiquité n'offre point de modele du Gouvernement des Jésuites. Supposons qu'on eût demandé aux Anciens la solution de ce problème politique:

# SAVOIR.

Comment, du fonds d'un Monastere, un homme peut en régir une infinité d'autres répandus dans des climats divers, & foumis à des loix & à des Souverains différents? Comment, à des distances souvent immenses, cet homme peut conserver assez d'empire sur ses sujets, pour les faire à son

gré mouvoir, agir, penser, & conformer toujours leurs démarches aux vues ambitieuses de l'Ordre?

Avant l'Institution des ordres Monastiques, ce problème eût paru une folie. On eût mis sa solution au rang des chimeres platoniciennes. Cette chimere cependant s'est réalisée.

A l'égard des moyens par lesquels le Général s'assure l'obéissance de ses religieux, ces moyens sont connus: je ne

m'arrêterai pas à les détailler.

Mais comment, avec si peu de sujets, inspire-t-il souvent tant de crainte aux Souverains? C'est un chef-d'œuvre de

politique.

Pour opérer ce prodige, il falloit que la constitution des Jésuites rassemblat tout ce que le Gouvernement Monarchique & Républicain ont d'avantageux.

D'une part, promptitude & secret

dans l'exécution:

De l'autre, amour vif & habituel de

la grandeur de l'Ordre.

Les Jésuites, pour cet effet, devoient avoir un despote à leur tête, mais un despote éclairé, & par conséquent électis. a)

a) Il n'en est pas d'un despote Jésuite comme d'un Tyran oriental qui, suivi d'une troupe de bandits, à laquelle il donne le nom d'armée, pille

L'élection de ce chef supposoit,

Choix sur un certain nombre de su-

Temps & moyens d'étudier l'esprit, les mœurs, les caracteres, & les incli-

nations de ses sujets.

Pour cet effet, il falloit que, nourris dans les maisons des Jésuites, leurs éleves pussent être examinés par les plus ambitieux & les plus éclairés des Supérieurs;

Que l'élection faite, le nouveau Général, étroitement lié à l'intérêt de la So-

ciété, n'en pûr avoir d'autres;

Qu'il fût, par conséquent, comme tout Jésuite, soumis aux principales regles de l'Ordre.

Qu'il fit les mêmes vœux;

Fût comme eux inhabile à se marier; Eût, comme eux, renoncé à toute dignité, à tout lien de parenté, d'amour & d'amitié;

Que tout entier aux Jésuites, il ne tînt sa propre considération que de la grandeur de l'Ordre; qu'il n'eût par conséquent d'autre desir que d'en accroître le pouvoir;

& ravage son empire. Le Jésuite despote, soumis lui-même aux regles de son Ordre, animé du même esprit, ne tire sa considération que de la puissance de ses sujets. Son despotisme ne peut donc leur être nuisible. Que l'obéissance de ses sujets lui en

fournit les moyens;

Qu'enfin, pour être le plus utile poffible à sa Société, le Général pût se livrer tout entier à son génie, & que ses conceptions hardies ne pussent être réprimées par aucune crainte.

A cet effet, on fixa sa résidence près

d'un Prêtre Roi.

On voulut, qu'attaché à ce Souverain par le lien d'un intérèt commun, à certains égards, le Général partageant en fecret l'autorité du Pontife, vécût dans fa Cour, & pût de-là braver la vengeance des Rois.

C'est-là qu'en effet, au fonds de sa cellule, comme l'araignée au centre de sa toile, il étend ses fils dans toute l'Europe, & qu'il est, par ces mêmes fils,

averti de tout ce qui se passe.

Instruit par la confession, des vices, des talents, des vertus, des foiblesses des Princes, des Grands & des Magistrats, il sait par quelle intrigue on peut favoriser l'ambition des uns, s'opposer à celle des autres, flatter ceux-ci, gagner ou effrayer ceux-là.

Pendant qu'il médite sur ces grands objets, on voit à ses côtés l'ambition monacale, qui, tenant devant lui le livre secret & redouté, où sont inscrites les bonnes ou mauvaises qualités des Princes, leurs dispositions favorables ou contraires à la Société, marque d'un trait de fang le nom des Rois, qui, dévoués à la vengeance de l'Ordre, doivent être rayés du nombre des vivants. Si, frappés de terreur, les Princes foibles crurent, au commandement du Général, n'avoir que le choix entre la mort & l'obéissance servile, leur crainte ne fut pas entiérement panique. Le Gouvernement des Jésuites la justifioit à un certain point. Un homme commandet-il une société, dont les membres sont entre ses mains ce que le bâton est dans celle du vieillard; parle-t-il par leur bouche, frappe-t-il par leurs bras? Dépositaire d'immenses richesses, peut-il à fon gré les transporter par-tout où le requiert l'avantage de l'Ordre? Auffi defpote que le vieux de la Montagne, a-t-il des sujets aussi soumis? Les voit-on à fon commandement, se précipiter dans les plus grands dangers, exécuter les entreprises les plus hardies? b) Un tel homme, fans doute, est à redouter.

Les Jésuites le sentirent, & fiers de la terreur qu'inspiroit leur chef, ils ne son-

b) Si les Jésuites ont dans mille occasions fait preuve d'autant d'intrépidité que les Abyssins, c'est que chez ces religieux, comme chez ces redoutables Africains, le ciel est la récompense du dévouement aux ordres du ches.

gerent qu'à s'affurer de cet homme redouté. Ils voulurent, à cet effet, que si par paresse ou quelques autres intérêts, le Général trahissoit ceux de la Société, il en fût le mépris, & craignit d'en être la victime. Or, qu'on nomme un Gouvernement où l'intérêt, & du Chef & de ses membres, ait été si réciproque & si étroitement uni? Qu'on ne s'étonne donc point qu'avec des moyens en apparence si foibles, la Société ait en si peu de temps atteint un si haut degré de puisfance.

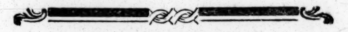
Son pouvoir fut l'effet de la forme de

fon Gouvernement.

Quelques hardis que fussent les principes de sa morale, ces principes adoptés par les Papes étoient à peu près ceux de l'Eglise Catholique. Si dans les mains des féculiers, cette dangereuse morale eut des effets peu funestes, je n'en suis point surpris. Ce n'est point la lecture d'un Busembaum, ou d'un La Croix, qui crée les Régicides; c'est dans l'ignorance & la folitude des Cloîtres que s'engendrent ces monstres, & c'est delà qu'ils s'élacent fur le Prince. En vain le Moine, en les armant du poignard, veut cacher la main qui le leur fournit, rien de plus reconnoissable que les crimes commis par l'ambition facerdotale. Que, pour les prévenir, l'ami des

# SON ÉDUCAT. Sea. VII. 117

Souverains & l'ennemi du fanatisme sachent à quels signes certains on peut distinguer les diverses causes des grands attentats.



#### CHAPITRE VI.

Des diverses causes des grands attentats.

Ces causes sont l'amour de la gloire, l'ambition & le fanatisme. Quelque puissantes que soient ces passions, leur sorce néanmoins n'égale point ordinairement dans l'homme l'amour de sa conservation & de sa félicité; il ne brave point le danger & la douleur : il ne tente point d'entreprise périlleuse, si l'avantage attaché au succès n'est en quelque proportion avec le danger auquel il s'expose. C'est un fait prouvé par l'expérience de tous les temps.



## CHAPITRE VII.

Des Attentats commis par l'Amour de la Gloire ou de la Patrie.

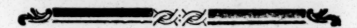
LORSQUE pour arracher eux & leur patrie aux fers de l'esclavage, les Dions, les Pélopidas, les Aratus & les Timoléons méditoient le meurtre du Tyran, quelles étoient leurs craintes & leurs espérances? Ils n'avoient point à redouter la honte & le supplice d'un Ravaillac. La fortune les abandonnoit-elle dans leurs entreprises? ces Héros, toujours soutenus d'un parti puissant, pouvoient toujours se flatter de mourir les armes à la main. Le fort leur étoit-il favorable? ils devenoient l'idole & l'amour de leurs concitoyens. La récompense étoit donc au moins en proportion avec le danger auquel ils s'exposoient.

Lorsque Brutus suivit César au Sénat, il se dit, sans doute, à lui-mème: Le nom de Brutus, ce nom déja consacré par l'expulsion des Tarquins, m'ordonne le meurtre du Dictateur, & m'en fait un devoir. Si le succès me favorise, je détruits un Gouvernement tyrannique, je désarme le despotisme prêt à

faire couler le plus pur sang de Rome; je la sauve de la destruction, & j'en deviens le nouveau sondateur. Si je succombe dans mon entreprise, je péris de ma propre main ou de celle de l'ennemi. La récompense est donc égale au danger.

Le vertueux Brutus, du temps de la Ligue, se fût-il tenu ce discours? Eûtil porté la main sur son Souverain? Non. Quel avantage pour la France, & quelle gloire pour lui, si, vil instrument de l'ambition papale, il eût été l'assassin de son maître?

Dans un Gouvernement monarchique, il n'est que deux motifs qui puissent déterminer un sujet au régicide: l'un, une couronne terrestre; l'autre, une couronne céleste. L'ambition & le fanatisme produisent seuls de tels crimes.



## CHAPITRE VIL

Des attentats commis par l'Ambition.

Les attentats de l'ambition sont toujours commis par un homme puissant. Il faut, pour les projetter, que, le crime consommé, l'ambitieux puisse au même instant en recueillir le fruit; & que, le crime manqué & découvert, il reste encore assez puissant pour intimider le Prince, ou du moins se ménager le

temps de la fuite.

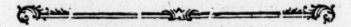
Telle étoit sous l'empire Grec la position de ses Généraux, qui, suivis de leurs armées, marchoient à l'Empereur, le frappoient dans le combat, ou l'égor-

geoient sur le trône.

Telle est encore à Constantinople celle où se trouve l'Aga ou le Prince Ottoman, lorsqu'à la tête des Janissaires, il force le Serrail, arrête & tue le Sultan, qui souvent n'assure son trône & sa vie que par le meurtre de ses proches.

La condition du Régicide déclare presque toujours quelle espece de passion l'anime; de l'ambition ou du fana-

tisme religieux.



#### CHAPITRE IX.

Des attentats commis par le Fanatisme.

Le Régicide ambitieux ne se trouve que dans la classe des Grands: le Régicide fanatique se trouve dans toutes, & le plus souvent même dans la plus basse, parce que tout homme peut également prétendre au trône & aux récompenses célestes. Il est encore d'autres signes auxquels

quels on distingue ces deux especes de Régicides. Rien de plus différent que leur conduite dans de pareils attentats.

Le premier perd-il l'espoir d'échapper? Est-il au moment d'ètre pris? il s'empoisonne ou se tue sur sa victime. Le second n'attente point à sa vie: sa religion le lui désend: elle seule peut retenir le bras d'un homme assez intrépide pour commettre un tel sorsait: elle seule peut lui faire présérer une mort affreuse, subie sur un échasaud, à la mort douce qu'il se seroit donnée lui-mème.

Le fanatique est un instrument de vengeance, que le Moine fabrique & emploie, lorsque son intérêt le lui ordonne.



# CHAPITRE X.

Du moment où l'intérêt des Jésuites leur commande un grand Attentat.

Le crédit des Jésuites baisse-t-il? attend-il d'un Gouvernement nouveau plus de faveur que du Gouvernement actuel? la bonté du Prince régnant, le pouvoir du parti dévot à la Cour, les assure-t-il de l'impunité? ils conçoivent alors leur détestable projet. Ils préTom. II.

parent les citovens à de grands événements: ils éveillent en eux des passions finistres; ils effravent les imaginations. ou, comme autrefois, par la prédiction de la fin prochaine du monde, ou par l'annonce du renversement total de la religion. Au moment où ces idées mises en fermentation échauffent les esprits, & deviennent le fujet général des converfations, les Jésuites cherchent le forcené que doit armer leur ambition. Les scélérats de cette espece sont rares. Il faut pour de tels attentats, des ames composées de sentiments violents & contraires; des ames à la fois susceptibles du dernier degré de scélératesse, de dévotion, de crédulité & de remords. Il faut des hommes à la fois hardis & prudents, impétueux & discrets; & les caracteres de cette espece sont le produit des passions les plus mornes & les plus féveres. Mais à quoi reconnoître les ames inflammables au fanatisme? Quel moven de découvrir ces semences de passions, qui, fortes, contraires & propres à former des Régicides, sont toujours invisibles avant d'être mises en action? Le tribunal de la Confession est le microscope où ces germes se découvrent. Dans ce tribunal a) où l'homme

a) Si l'on cite peu de Régicides parmi les Réformés, c'est qu'ils ne s'agenouillent point devant le

se trouve à nud, le droit d'interroger permet au Moine de fouiller tous les replis d'une ame.

Le Général instruit par lui des mœurs, des passions & des dispositions d'une infinité de pénitents, a le choix sur un trop grand nombre, pour n'y pas trouver l'instrument de sa vengeance.

Son choix fixé & le fanatique trouvé, il s'agit d'allumer fon zele. L'enthoufiasme est une maladie contagieuse, qui se communique, dit Mylord Shaftesbury, par le geste, le regard, le son de la voix, &c. Le Général le sait: il commande; & le fanatique attiré dans une maison de Jésuites, s'y trouve au milieu d'enthousiastes. C'est-là que s'animant lui-même du sentiment de ceux qui l'entourent, on lui sait accroire qu'il pense ce qu'on lui suggere, & que, s'amiliarisé avec l'idée du crime qu'il doit commettre, on le rend inaccessible aux remords.

Le remords d'un instant suffit pour désarmer le bras de l'assassin. Il n'est point d'homme, quelque méchant, quelqu'audacieux qu'il soit, qui soutienne sans effroi l'idée d'un si grand attentat,

Prêtre, qu'ils se confessent à Dieu, & non à l'homme. Il n'en est pas de même des Catholiques. Presque tous se confessent & communient avant deurs attentats.

F 2

& des tourments qui le suivent. Le seul moyen de lui en dérober l'horreur, c'est d'exalter tellement en lui le fanatisme, que l'idée de son crime, loin de s'associer dans sa mémoire à l'idée de son supplice, lui rappelle uniquement celle des plaisirs célestes, récompense de son forfait.

De tous les Ordres religieux, celui des Jesuites est à la fois le plus puissant, le plus éclairé & le plus enthousiaste. Nul par conséquent qui puisse opérer aussi fortement sur l'imagination d'un fanatique, & nul qui puisse avec moins de danger attenter à la vie des Princes. L'aveugle soumission des Jésuites aux ordres de leur Général, les assure tous les uns des autres. Sans désiance à cet égard, ils donnent un libre essor à leurs pensées.

Rarement chargés de commettre le crime qu'ils encouragent jusqu'à son exécution, la crainte du supplice ne peut refroidir leur zele. Chaque Jésuite étayé de tout le crédit & de la puissance de l'Ordre, sent qu'à l'abri de toute recherche jusqu'à la consommation de l'attentat, nul, avant cet instant, n'osera se porter accusateur du membre d'une Société redoutable par ses richesses, par le grand nombre d'espions qu'elle soudoye, de Grands qu'elle dirige, de Bourgeois qu'elle protege & qu'elle s'at-

125

tache par le lien indissoluble de la crainte

& de l'espérance.

Le Jésuite sait de plus, que, le crime consommé, rien de plus difficile que d'en convaincre sa Société; que, prodiguant l'or & les menaces, & se supposant toujours calomniée, elle pourra toujours répandre sur les plus noirs forfaits, cette obscurité savorable aux Jésuites, qui veulent bien être soupçonnés d'un grand crime, parce qu'ils en deviennent plus redoutables, mais qui ne veulent pas en être convaincus, parce

qu'ils seroient trop odieux.

Quel moyen, en effet, de les en convaincre? Le Général sait le nom de tous ceux qui trempent dans un grand complot: il peut, au premier soupçon, les disperser dans des Couvents inconnus & étrangers : il peut, sous un faux nom, les y entretenir à l'abri d'une pourfuite ordinaire. Devient-elle vive? le Général cst toujours sûr de la rendre vaine, foit en enfermant l'accusé au fonds d'un cloître, soit en le sacrifiant à l'intérêt de l'Ordre. Avec tant de resfources & d'impunités, doit-on s'étonner que la Société ait tant ofé, & qu'encouragés par les éloges de l'Ordre, ses membres aient fouvent exécuté les entreprises les plus hardies?

On apperçoit donc dans la forme même du Gouvernement des Jésuites, la cause de la crainte, du respect qu'ils inspirent, & la raison ensin pour laquelle, depuis leur établissement, il n'est point de guerre religieuse, de révolutions, d'assassinates de Princes à la Chine, en Ethiopie, en Hollande, en France, en Angleterre, en Portugal, & Geneve, &c. auxquels les Jésuites n'aient eu plus ou moins de part.

L'ambition du Général & des affiftants est l'ame de cette Société. Nulle qui, plus jalouse de la domination, ait employé plus de moyens pour se l'assurer. Le Clergé séculier est, sans doute, ambitieux; mais animé de la même passion, il n'a pas les mêmes moyens de la fatisfaire. Il sut plus rarement Régicide. Le Jésuite est dans la dépendance immédiate d'un Supérieur. b) Il n'en est

b) L'obéissance du Moine envers son Supérieur, rendra toujours ce dernier redoutable. Ordonnet-il le meurtre? le meurtre s'exécute. Quel Religieux peut résister à ses commandements? Que de moyens dans le Supérieur pour se faire obéir ! Pour les connoître, parcourons la regle des Capucins.

Clemens Papa IV, ubi suprà, Cap. 6. §. 24 dit:

"Un Frere n'a droit de se confesser qu'à un autre

Frere, si ce n'est dans le cas d'une nécessité ab
solue., Il dit ubi suprà, Cap. 6. §. 8: Si dans

la prison un Frere accablé du poids de ses fers,

demande à se confesser à un Religieux de l'Or-

pas de même du Prètre séculier. Ce Prètre, répandu dans le monde, distrait par ses affaires & ses plaisirs, n'est point en entier à une seule idée. Son fanatisme n'est point sans cesse exalté par la présence d'autres fanatiques. Moins puissant d'ailleurs qu'un corps religieux, coupable, il seroit puni. Il est donc moins entreprenant & moins redoutable que le régulier.

où le Gardien jugera à propos de lui accorder cette confolation & cette grace. Le Religieux ne pourra communier à Pâques que par la permif-

non du Supérieur, & toujours dans l'infirmerie ou quelque autre lieu secret.,

Il ajoute, ubi suprà, Cap. 6. §. 10: "Pour les 5, grands crimes; les Freres seront brûlés viss. Pour les autres crimes, ils seront dépouillés, mis nuds, seront attachés & déchirés impitoyablement par trois reprises à la volonté du Pere 3. Ministre. L'on ne leur donnera qu'avec mesure

" Pour les crimes atroces, le Pere Ministre " pourra inventer tel genre de tourment qu'il

Il dit, ubi fuprà, Cap. 6. \$.2: "Si le fer, le feu, les fouets, la foif, la prison, le refus des Sacrements ne sont pas suffisants pour punir un Frere, ou lui faire avouer le crime dont il est accusé, le Pere Ministre pourra inventer tel genre de supplice qu'il voudra, sans lui nommer les délateurs & les témoins, à moins que ce ne fût un Religieux de grande importance. Car il seroit indécent de mettre à la question (hors le cas d'un crime énorme) un Pere qui auroit d'ailleurs bien mérité de l'Ordre.

Le vrai crime des Jésuites ne sut pas la perversité c) de leur morale; mais leurs conftitutions, leurs richesses, leur pouvoir, leur ambition, & l'incompatibilité de leurs intérêts avec celui

de toute nation.

Quelque parfaite qu'ait été la législation de ces Religieux, quelqu'empire qu'elle dût leur donner fur les peuples, cependant, dira-t-on, ces Jéfuites fi redoutés, font aujourd'hui bannis de France, de Portugal, d'Espagne. Oui, parce qu'on s'est encore opposé à temps à leurs vaftes projets.

Dans toute conftitution monastique. il est un vice radical; c'est le défaut de puissance réelle. Celle des Moines est fondée sur la folie & la stupidité des hom-

Il ajoute enfin, ubi suprà, Cap. 6. §. 3: " Le " Frere qui aura recours au Tribunal féculier ; tel que celui de l'Evêque , fera puni à la volonté du Général ou du Provincial; & le Frere qui onfessera son péché, ou en aura été convaincu ;

so fera exécuté par forme de provision, nonobs-so tant l'appel, sauf à faire droit dans la suite, si

l'appel eft fondé. »

Une telle regle donnée, il n'est point de Moine dont le Pape , l'Eglise & le Général ne puissent faire un Régicide. Point de Supérieurs auxquels le Prince dût conférer une femblable puissance fur fes inférieurs. Par quel avenglement expolet-il ainfi l'innocence aux plus cruels supplices, & lui-même à tant de dangers?

c) De faux principes de morale ne sont dange-

reux que lorsqu'ils font loi.

mes. Or, il faut qu'à la longue l'esprit humain s'éclaire, ou du moins qu'il change de folie. Les Jésuites, qui l'avoient prévu, vouloient en conséquence réunir dans leurs mains la puissance temporelle & spirituelle. Ils vouloient esfrayer par leurs armées, les Princes qu'ils n'intimideroient point par le poignard, ou le poison. Ils avoient à cet esfet déja jeté, dans le Paraguay & la Californie, les fondements de nouveaux empires.

Que le fommeil du Magistrat eût été plus long: cent ans plus tard, peut- être étoit-il impossible de s'opposer à leurs desseins. L'union du pouvoir spirituel & temporel les eût rendus trop redoutables: ils eussent à jamais retenu les Catholiques dans l'aveuglement, & leurs Princes dans l'humiliation. Rien ne prouve mieux le degré d'autorité auquel les Jésuites étoient déja parvenus, que la conduite tenue en France pour les en chasser. d)

d) Lorsqu'effrayés des Remontrances de leurs Parlements, on voit les Rois se confier aux Jésuites, comment ne se pas rappeller la fable du Souriceau? Quel animal bruyant je viens de rencontrer! dit-il à sa Mere; c'est, dit-on, un coq-Je suis transi de peur; je n'aurois pu vous rejoindre, si je n'eusse été rassuré par la présence d'un animal bien doux. Il me paroît ansi de notre Pourquoi le Magistrat s'éleva-t-il si vivement contre leurs livres ? e) Il appercevoit, sans doute, la frivolité d'une telle accusation: mais il sentoit aussi que cette accusation étoit la seule qui pût les perdre dans l'esprit des peuples. Toute autre eût été impuissante.

espece. Son nom est un chat. O Mon fils, c'est de ce dernier dont il faut te garer.

e) Parmi les ouvrages des Jéfuites, il en eft, fans doute, beaucoup de ridicules & de hasardés. Le P. Garasse, par exemple, déclamant contre Cain, dit, P. 130. L. II. de sa Doctrine curicuse : Que Cain, comme le remarquent les Hébreux, , étoit un homme de peu de fens & le premier Athée; que ce Cain ne pouvoit comprendre ce , que lui disoit Adam son pere; savoir, qu'il étoit , un Dien Saint, Juge de nos actions. Ne pouy vant le comprendre, Cain s'imagina que c'étoit des contes de vieilles, & que son pere avoit , perdu le fens commun , lorsqu'il lui racontoit , fa fortie du Paradis terrestre, & ce qui lui étoit arrivé. De-là Cain se laisse emporter à tuer son frere, & à répondre à Dieu, comme s'il eut parlé à un faquin.

Ce même Pere, L. I, P. 97, raconte, qu'à l'arrivée de Calvin, dans le Poitou, lorsque presque toute la Noblesse en embrassoit les erreurs, un Gentilhomme retint partie de cette Noblesse à la foi Catholique en disant: "Je promets d'établir mure religion meilleure que celle de Calvin, si je trouve une douzaine de bîsetres qui ne craiment pas de se faire brûler pour la désense de mes rêveries. Fontenelle sur persécute pour avoir répété dans ses Oracles, ce que le P. Garasse fait dire au Gentilhomme Poitevin. Tant il est vrai qu'il n'y a qu'heur & malheur en ce monde.

Supposons, en effet, que, dans l'arrêt de leur bannissement, le Magistrat n'eût fait usage que des seuls motifs du bien public.

"Toute société nombreuse, eût-il, dit, est ambitieuse & ne s'occupe que de son intérêt particulier. Ne se con-

, fond-il pas avec l'intérêt public? cette

" fociété est dangereuse. "

" Quant à celle des Jéfuites, eût-il " ajouté, il est évident, que, soumise " par sa constitution à un despote étran-" ger, elle ne peut avoir d'intérêt con-

o forme à celui du public f).

" L'extrême étendue du commerce " des Jésuites ne peut-il pas être des-" tructif du commerce national? Des " richesses immenses gagnées g) dans le

f) Les Magistrats peuvent, sans donte, appliquer aux Jésuites ce mot de Hobbes aux Prêtres Papistes: "Vous êtes, leur disoit-il, une confédérament de frippons ambitieux. Jasoux de dominer sur les peuples, vous tâchez, à force de mystemes de non sens, d'éteindre en eux les lumieres de la raison & de l'Evangise.

" Croire à la vérité du Prêtre, dit à ce sujet le " Poëte Loe, c'est se sier aux souris du Grand, " aux larmes de la courtisanne, aux serments du

marchand, & à la triftesse de l'héritier.,
g) "Les richesses des Jésuites sont immenses;
ils ne sement, ni ne labourent, & cependant,
dit Shakespear, ce sont eux qui recueillent,
toute la graisse de la terre. Ils savent même

» pressurer jusqu'au sue de la pauvreté. ,,

" négoce, & transportées au gré du " Général, à la Chine, en Espagne, , en Allemagne, en Italie, &c. ne peu-

vent qu'appauvrir une nation.

Une société enfin devenue célebre par des attentats sans nombre, une société composée d'hommes sobres, & qui, pour multiplier fes partifans, offre protection, crédit, richesses à ses amis; perfécution, infortune & mort à ses ennemis, est à coup sûr une société dont les projets devoient être aussi vastes que destructifs du bonheur général.

Quelque raisonnables qu'eussent été ces motifs, ils eussent fait peu d'impressions, & l'Ordre puissant & protégé des Jésuites n'eût jamais été facrifié à la rai-

fon & au bien public.



#### CHAPITRE XI.

Le Jansénisme seul pouvoit détruire les Jesuites.

Pour combattre les Jésuites avec avantage, que falloit-il? Opposer pasfion à passion, fecte à secte, fanatisme à fanatisme. Il falloit armer contr'eux le Janséniste. Or, le Janséniste insensible par dévotion a) ou par stupidité au malheur de ses semblables, ne se sût point élevé contre les Jésuites, s'il n'eût apperçu en eux que les ennemis du bien public. Les Magistrats le sentirent, & crurent que pour l'animer contre ces Religieux, il falloit étonner son imagination, & dans un livre tel que celui des Assertions, faire sans cesse retentir à ses oreilles les mots d'impudicité, de péché philosophique, de Magie, d'Astrologie, d'Idolâtrie, &c.

On a reproché ces affertions aux Magistrats. Ils ont, a-t-on dit, avili & dégradé leur caractère & leur dignité, en se présentant au public sous la forme de Controversistes b). Ni les Princes, ni les Magistrats ne doivent, sans doute,

a) Jusqu'aux pédants Jansénistes, tous conviennent qu'en France l'éducation actuelle ne peut former des citovens & des patriotes. Pourquoi donc toujours occupés de Ieur grace versatile on suffisante, ces Jansénistes n'ont-ils encore proposé aucun plan nonveau d'éducation publique? Que d'indifférence dans les Dévots pour le bien général!

b) Ce livre des Assertions, disoient les Partisans des Jésuites, digne d'un Théologien Hibernois, ne l'est point d'un Parlement. Les Jésuites, ajoutoient-ils, n'ont donc pas été jugés par des Magistrats, mais par des Procureurs Jansénistes. Ce que je sais, c'est qu'on doit en partie à ce livre la dissolution de cette société: tant il est vrai que les plus heureuses résormes s'operent quelquesois par les moyens les plus ridicuses.

pas faire le vil métier d'Ergotistes & de Théologiens. Les disputes de l'Ecole sont incompatibles avec les grandes vues de l'administration. Ces disputes rétre-

cissent les esprits. c)

Si l'on y met trop d'importance, elles deviennent le présage des plus grands malheurs: elles annoncerent la Saint-Barthelemi. Le fiecle d'or d'une nation n'est pas celui des controverses. Cependant, si lors de l'affaire des Jésuites, les Magistrats n'avoient en France que peu de crédit & d'autorité; si la position des Parlements par rapport aux Jésuites, étoit telle qu'ils ne pussent opérer le bien public que sous des prétextes & par des motifs différents de ceux qui les déterminoient réellement, pourquoi n'en eussent-ils pas fait usage, & n'eusfent-ils pas profité du mépris où tomboient les livres & la morale des Jésuites, pour délivrer la France de Moines devenus si redoutables par leur pouvoir, leurs intrigues, leurs richesses, leur

c) En presque tous les pays, qui vent obtenir une charge, doit être de la religion du peuple. La Chine, dit-on, est presque le seul empire où l'on ait reconnu l'abus de cet usage. Pour être Historien juste & véridique, s'il faut, disent les Chimois, être indifférent à toute religion; pour régir équitablement les hommes, pour être Magistrat integre, Mandarin sans prévention, il faut donc n'être pareillement d'aucune Secte.

ambition d), & fur-tout par les moyens que leur constitution leur fournissoit pour s'asservir les esprits?

d) Pons de Thiard de Bissy, Evêque de Châlons-sur-Saône, (le seul qui, dans les Etats de Blois de 1558, fût resté fidelle à Henri III) adresse me Lettre au Parlement de Dijon. Dans cette Lettre, en date de 1590, ce Prélat déplore d'abord le malheur de sa triste Patrie; il décrit les horreurs de la Ligue & ses crimes abominables; il assure ensin que Dieu dans sa colere veut abymer ce beau Royaume, que des imposteurs au masque de fer, ont ébranlé de toutes parts. Puis s'adressant au Parlement, c'est ainsi qu'il l'exhorte à chasser les Jésuites:

"Ces Apôtres de Mahomet ont, dit il, l'impiété de prêcher que la guerre est la voie de
Dieu. Que ces séducteurs diaboliques, ces amateurs présontueux de la fausse sagesse, ces zélateurs hypocrites, ces murailles reblanchies,
ces écoles, auteurs des tempêtes civiles, ces
incendiaires des esprits, ces boute-feux des
féditions, ces émissaires de l'Espagne, ces espions dangereux & habites dans l'art de dresser

,, des embûches, foient donc à jamais bannis de

Portant ensuite la parole au Jésuite Charles & à ses Confreres: "Vous voyez, dit-il, tous ces, forfaits exécrables qui font gémit les gens de bien, & vous n'y opposez pas le moindre signe d'improbation: vous faites plus; vous y applaudissez, vous promettez aux plus grands crimes les récompenses célestes. Vous excitez à les commettre, & vous placez dans le ciel d'in-

,, fames brigands, que vous lavez dans la rosée de , votre misericorde.

" Le Roi très-Chrétien vient d'être assassiné par " l'attentat horrible de vos semblables, & vous l'immolez encore après sa mort. Vous le déLe vrai crime des Jésuites sut l'excellence de leur Gouvernement. Son excellence sut par-tout destructive du bon-

heur public.

Il faut en convenir, les Jésuites ont été un des plus cruels séaux des nations; mais sans eux, l'on n'eût jamais parfaitement connu ce que peut sur les hommes un corps de loix dirigées au même but.

Que se proposerent les Jésuites? La puissance & la richesse de l'Ordre. Or, nulle législation, avec si peu de moyens, ne remplit mieux ce grand objet. Si l'on ne trouve chez aucun peuple d'exemple d'un Gouvernement aussi parfait, c'est que, pour l'établir, il faut avoir, comme un Romulus, un nouvel empire à sonder. On est rarement dans cette position; & dans toute autre peut-être est-il impossible de donner une excellente législation.

prêcher qu'on doit lui refuser le secours des

### CHAPITRE XII.

#### Examen de cette vérité.

Un homme établit-il quelques loix nouvelles dans un empire? ou c'est en qualité de Magistrat commis par le peuple pour corriger l'ancienne législation; ou c'est en qualité de Vainqueur, c'est-à-dire, à titre de conquêtes. Telles ont été les diverses positions où se sont trouvés, Solon d'une part, Alexandre on Tamerlan de l'autre.

Dans la premiere de ces positions, le Magistrat, comme s'en plaignoit Solon, est forcé de se conformer aux mœurs & aux goûts de ceux qui l'emploient. Ils ne lui demandent point une excellente législation; elle seroit trop discordante avec leurs mœurs. Ils desirent simplement la correction de quelques abus introduits dans le gouvernement actuel. Le Magistrat en conséquence ne peut donner d'essor à son génie. Il n'embrasse point un grand plan, & ne se propose point l'établissement d'un Gouvernement parfait.

Dans la feconde de ces positions, que

Le vrai crime des Jésuites sut l'excellence de leur Gouvernement. Son excellence sut par-tout destructive du bon-

heur public.

Il faut en convenir, les Jésuites ont été un des plus cruels séaux des nations; mais sans eux, l'on n'eût jamais parfaitement connu ce que peut sur les hommes un corps de loix dirigées au même but.

Que se proposerent les Jésuites? La puissance & la richesse de l'Ordre. Or, nulle législation, avec si peu de moyens, ne remplit mieux ce grand objet. Si l'on ne trouve chez aucun peuple d'exemple d'un Gouvernement aussi parsait, c'est que, pour l'établir, il faut avoir, comme un Romulus, un nouvel empire à sonder. On est rarement dans cette position; & dans toute autre peut-être est-il impossible de donner une excellente législation.

- Miles Inc. of the World

y vouez aux flammes éternelles, & vous ofez, prêcher qu'on doit dui refuser le secours des prieres.

### CHAPITRE XII.

#### Examen de cette vérité.

Un homme établit-il quelques loix nouvelles dans un empire? ou c'est en qualité de Magistrat commis par le peuple pour corriger l'ancienne législation; ou c'est en qualité de Vainqueur, c'està-dire, à titre de conquêtes. Telles ont été les diverses positions où se sont trouvés, Solon d'une part, Alexandre ou Tamerlan de l'autre.

Dans la premiere de ces positions, se Magistrat, comme s'en plaignoit Solon, est forcé de se conformer aux mœurs & aux goûts de ceux qui l'emploient. Ils ne lui demandent point une excellente législation; elle seroit trop discordante avec leurs mœurs. Ils desirent simplement la correction de quelques abus introduits dans le gouvernement actuel. Le Magistrat en conséquence ne peut donner d'essor à son génie. Il n'embrasse point un grand plan, & ne se propose point l'établissement d'un Gouvernement parfait.

Dans la seconde de ces positions, que

fe propose d'abord le Conquérant? D'affermir son autorité sur des nations appauvries, dévastées par la guerre, & encore irritées de leur désaite. S'il leur impose quelques-unes des loix de son pays, c'est en adoptant une partie des leurs. Peu lui importent les malheurs résultants d'un mèlange de loix souvent contradictoires entr'elles.

Ce n'est point au moment de la conquète, que le Vainqueur conçoit le vaste projet d'une parfaite législation. Possesseur encore incertain d'une Couronne nouvelle, l'unique chose qu'il exige alors de ses nouveaux sujets, c'est leur soumission. Et dans quel temps

s'occupe-t-on de leur félicité?

Il n'est point de Muse à laquelle on n'ait érigé un Temple; point de science qu'on n'ait cultivée dans quelqu'Académie; point d'Académie où l'on n'ait proposé quelque prix pour la solution de certains problèmes d'Optique, d'Agriculture, d'Astronomie, de Méchaniques, &c. Par quelle fatalité les sciences de la Morale & de la Politique, sans contredit les plus importantes de toutes, & celles qui contribuent le plus à la félicité nationale, sont-elles encore sans écoles publiques?

Quelle preuve plus frappante de l'in-

différence des hommes pour le bonheur

de leurs semblables! a)

Pourquoi les Puissants n'ont ils point encore institué d'Académies morales & politiques? Craindroient-ils qu'elles en résolussent enfin le problème d'une excellente législation, & n'assurassent à jamais le bonheur des citoyens? Ils le craindroient sans doute, s'ils soupçonnoient que le bonheur public exigeât le facrisse de la moindre partie de leur autorité. Il n'est qu'un intérêt qui se taise devant l'intérêt national, c'est celui du soible. Le Prince communément ne voit que lui dans la nature. Qui l'intéresseroit à la félicité de ses sujets? S'il les aimoit, les enchaîneroit-il? Est-ce du

O Mortels! votre prétendue bonté n'est qu'hypocrisse! Elle est dans vos paroles, & non dans

vos actions.

a) O Mortels! qui vous dites bons, & qui l'êtes en effet si peu, ne rougirez-vous jamais de votre indifférence pour la réforme & la perfection de vos loix? Vos Magistrats ne savent-ils vous régir & vous contenir que par la crainte des supplices les plus abominables? Insensibles aux cris & aux gémissements des condamnés; n'essayeront-ils jamais de réprimer le crime par des moyens plus doux? Il est temps qu'ils constatent leur humanité par la recherche de ces moyens. Qu'ils composent donc des ouvrages sur ce sujet: qu'ils craignent qu'on n'impute à la paresse de leur esprit le meurtre de tant d'infortunés, & qu'ils proposent ensin des prix pour la solution d'un problème si digne de l'équité compatissante des Souverains!

char de la victoire & du trône du despotisme, qu'il peut leur donner des loix utiles? Enivré de ses succès, qu'importe au Conquérant la félicité de ses

esclaves?

Quant au Magistrat chargé par une République de la réforme de ses loix, il a communément trop d'intérêts divers à ménager, trop d'opinions différentes à concilier, pour pouvoir en ce genre rien faire de grand & de simple. C'est uniquement au fondateur d'une Colonie qui commande à des hommes encore sans préjugés & sans habitudes, qu'il appartient de résoudre le problème d'une excellente législation. Rien dans cette position n'arrête la marche de son génie, ne s'oppose à l'établissement des loix les plus fages. Leur perfection n'a d'autres bornes que les bornes mêmes de son elprit.

Mais quant à l'objet qu'elles se proposent, pourquoi les loix Monastiques font-elles les moins imparfaits? C'est que le Fondateur d'un Ordre religieux est dans la position du Fondateur d'une Colonie. C'est qu'un Ignace, en tracant dans le filence & la retraite le plan de sa regle, n'a point encore à ménager les goûts & les opinions de ses sujets futurs. Sa regle faite, fon Ordre approuvé, il est entouré de Novices d'autant plus foumis à cette regle qu'ils l'ont volontairement embrassée, & qu'ils ont par conséquent approuvé les moyens par lesquels ils sont contraints à l'observer. Faut-il donc s'étonner, si, dans leur genre, de telles législations sont plus parfaites que celle d'aucune nation.

De toutes les études, celle des diverses constitutions Monastiques est peutêtre une des plus curieuses & des plus instructives pour des Magistrats, des Philosophes, & généralement pour tous les hommes d'Etat. Ce sont des expériences en petit, qui, révélant les causes secretes de la félicité, de la grandeur & de la puissance des différents Ordres religieux, prouvent, comme je me suis proposé de le montrer, que ce n'est ni de la religion, ni de ce qu'on appelle la morale, à peu près la même chez tous les peuples & tous les Moines, mais de la législation seule que dépendent les vices, les vertus, la puissance & la félicité des nations.

Les loix sont l'ame des empires, les instruments du bonheur public. Ces instruments encore grossiers peuvent être de jour en jour perfectionnés. A quel degré peuvent-ils l'être; & jusqu'où l'excellence de la législation peut-

### DE L'HOMME,

142

elle porter le bonheur des Citoyens b)? Il faut, pour résoudre cette question, savoir d'abord en quoi consiste le bonheur de l'individu.

b) Entre les différents Ordres religieux, ceux dont le Gouvernement approche le plus de la forme Républicaine, & dont les sujets sont les plus libres & les plus heureux, sont en général ceux dont les mœurs sont les meilleures, & la morale la moins erronée. Tels sont les Doctrinaires & les Oratorions.



## CHE Z:Z Y

## SECTION VIII.

De ce qui constitue le bonheur des Individus; de la base sur laquelle on doit édisier la félicité nationale, nécessairement composée de toutes les félicités particulieres.

#### CHAPITRE I.

Tous les hommes, dans l'Etat de Société, peuvent-ils être également heureux.

Nulle société où tous les citoyens puissent être égaux en richesses & en puissance a). En est-il où tous puissent

u) Point de calomnie dont en France le Clergé n'ait noirci les Philosophes. Il les accusoit de ne reconnoître aucune supériorité de rang, de naissance & de dignité. Il croyoit par ce moyen irriter le puissant contr'eux. Cette accusation étoit heureusement trop vague & trop ridicule. En effet, sous quel point de vue un Philosophe s'égaleroit-il au grand Seigneur? Ou ce seroit en qualité de Chrétien, parce qu'à ce titre tous les hommes sont freres, ou ce seroit en qualité de sujet d'un Despote, parce que tout sujet n'est devant lui qu'un

être égaux en bonheur? C'est ce que

i'examine.

Des loix sages pourroient, sans doute, opérer le prodige d'une félicité univer-selle. Tous les citoyens ont-ils quelque propriété? tous sont-ils dans un certain état d'aisance, & peuvent-ils, par un travail de sept ou huit heures, subvenir abondamment à leurs besoins & à ceux de leur famille? ils sont aussi heureux qu'ils peuvent l'être.

Pour le prouver, fachons en quoi consiste le bonheur du particulier. Cette connoissance préliminaire est la seule base sur laquelle on puisse édifier la féli-

cité nationale.

Une nation est le composé de tous ses citoyens; & le bonheur public, le composé de tous les bonheurs particuliers. Or, qu'est-ce qui constitue le bonheur de l'individu? Peut-être l'ignore-t-on encore, & ne s'est-on point assez occupé d'une

esclave, & que tous les esclaves sont essentiellement de même condition. Or, les Philosophes ne sont Apôtres ni du Papisme, ni du Despotisme; & d'ailleurs il ne doit point y avoir en France de despote. Mais les titres dont on y décore les grands Seigneurs, sont-ils autre chose que les joujoux d'une vanité puérile? Ont-ils nécessairement part au maniement des affaires publiques? ont-ils une puissance réelle? ils ne sont point grands en ce sens; mais ils ont des noms qu'on respecte, & qu'on doit respecter.

d'une question qui peut cependant jetter les plus grandes lumieres sur les diver-

ses parties de l'administration.

Qu'on interroge la plupart des hommes. Pour être également heureux, diront-ils, il faudroit que tous fussent également riches & puissants. Rien de plus faux que cette affertion. En effet, si la vie n'est que le composé d'une infinité d'instants divers, tous les hommes seroient également heureux, si tous pouvoient remplir ces instants d'une maniere également agréable. Le peut-on dans les différentes conditions? Est-il possible d'y colorier de la même nuance de félicité tous les moments de la vie humaine? Pour résoudre cette question, fachons dans quelles occupations différentes se consomment nécessairement les diverses parties de la journée.



### CHAPITRE IL

De l'emploi du temps.

Les hommes ont faim & soif: ils ont besoin de coucher avec leurs femmes, de dormir, &c. Des vingt-quatre heures de la journée, ils en emploient dix ou douze à pourvoir à ces divers besoins.

Au moment qu'ils les satisfont, depuis le Marchand de peaux de lapin jusqu'au Prince, tous sont également heureux.

En vain diroit on que la table de la richesse est plus délicate que celle de l'aisance. L'Artisan est-il bien nourri? il est content. La dissérente cuisine des différents peuples prouve, comme je l'ai déja dit, que la bonne chere est la chere

accoutumée a).

Il est donc dix ou douze heures de la journée, où tous les hommes assez aisés pour se procurer leur nécessaire, peuvent-être également heureux. Quant aux dix ou douze autres heures, c'est-à-dire à celles b) qui séparent un besoin renaissant d'un besoin satisfait, qui doute que les hommes n'y jouissent encore de la même sélicité, s'ils en sont communément le même usage, & si presque tous le consacrent au travail, c'est-

a) Ce mot me rappelle celui d'un Cuisinier François. Il était passé en Angleterre: il y voyoit tout manger à la sausse blanche. Quoi, disoit-il, en ce pays, on compte cent religions différentes, & qu'une seule sausse pour tous les mêts? Vive la France! nous n'y avons qu'une religion; mais en revanche, point de viandes qu'on n'y mange à cent sausses différentes.

b) C'est en effet de l'emploi plus ou moins heureux de ces dix ou douze heures, que dépend principalement le malheur ou le bonheur de la plupart des hommes,

à-dire, à l'acquisition de l'argent nécesfaire pour subvenir à leurs besoins? Or, le Postillon qui court, le Chartier qui voiture, le Commis qui enregistre, tous, dans leurs divers états, se proposent ce même objet. Ils sont donc en ce sens le même emploi de leur temps.

Mais, dira-t-on, en est-il ainsi de l'opulent oisse? Ses richesses fournissent sans travail à tous ses besoins, à tous ses amusements. J'en conviens. En est-il plus heureux? Non: la nature ne multiplie pas en sa faveur les besoins de la faim, de l'amour, &c. Mais cet opulent remplit-il d'une maniere plus agréable l'intervalle qui sépare un besoin satisfait, d'un besoin renaissant? J'en doute.

L'Artisan est, sans contredit, exposé au travail. Mais le riche oisis l'est à l'ennui. Lequel de ces deux maux est le

plus grand?

Si le travail est généralement regardé comme un mal, c'est que, dans la plupart des Gouvernements, l'on ne se procure le nécessaire que par un travail excessif; c'est que l'idée du travail rappelle en conséquence toujours l'idée de la peine.

en Jui-même. L'habitude nous le rendelle facile ? nous occupe-t-il sans trop nous fatiguer? le travail au contraire est un bien.

Que d'Artisans devenus riches continuent encore leur commerce, & ne le quittent qu'à regret, lorsque la vieillesse les y contraint! Rien que l'habi-

tude ne rende agréable.

Dans l'exercice de sa charge, de son métier, de sa profession, de son talent, le Magistrat qui juge, le Serrurier qui forge, l'Hussier qui exploite, le Poëte & le Musicien qui composent, tous goûtent à peu près le même plaisir, & dans leurs travaux divers trouvent également le moyen d'échapper au mal physique de l'ennui.

L'homme occupé est l'homme heureux. Pour le prouver, je distinguerai

deux sortes de plaisirs.

Les uns sont les plaisirs des sens. Ils sont fondés sur des besoins physiques. Ils sont goûtés dans toutes les conditions; & dans le moment où les hommes en jouissent, ils sont également fortunés. Mais ces plaisirs ont peu de durée.

Les autres sont les plaisirs de prévoyance. Entre ces plaisirs, je compte tous les moyens de se procurer les besoins physiques. Ces moyens sont par la prévoyance toujours convertis en plaisirs réels. Je prends le rabot; qu'éprouverai je? Tous les plaisirs de prévoyance attachés au payement de ma menuiserie. Or, les plaisirs de cette espece n'existent point pour l'opulent, ti, fans travail, trouve dans fa caiffe l'échange de tous les objets de ses desirs. Il n'a rien à faire pour se les procurer; il en est d'autant plus ennuyé.

Aussi toujours inquiet, toujours en mouvement, toujours promené dans un carrosse, c'est l'écureuil qui se désennuve en roulant sa cage. Pour être heureux, l'opulent oisif est forcé d'attendre que la nature renouvelle en lui quelque

besoin.

C'est donc l'ennui du désœuvrement, qui remplit en lui l'intervalle qui sépare un besoin renaissant d'un besoin satisfait.

Dans l'Artifan, c'est le travail, qui, lui procurant les moyens de pourvoir à des besoins, à des amusements qu'il n'obtient qu'à ce prix, le lui rend agréable.

Pour le riche oisif, il est mille moments d'ennui, pendant lesquels l'Artifan & l'ouvrier goûtent les plaisirs toujours renaissants de la prévoyance.

Le travail, lorsqu'il est modéré, est en général le plus heureux emploi que l'on puisse faire du temps où l'on ne satisfait aucun besoin, où l'on ne jouit

d'aucun des plaisirs des sens, sans contredit les plus vifs & les moins durables de tous.

Que de fentiments agréables ignorés de celui qu'aucun besoin ne nécessite à penser? Mes immenses richesses m'affurent-elles tous les plaisirs que le pauvre defire, & qu'il acquiert avec tant de peines? je me plonge dans l'oisiveté. l'attends, comme je l'ai déja dit, avec impatience, que la nature réveille en moi quelque desir nouveau. l'attends; je suis ennuyé & malheureux. Il n'en est pas ainsi de l'homme occupé. L'idée de travail & de l'argent dont on le paie, s'est-elle affociée dans sa mémoire à l'idée de bonheur? l'occupation en devient un. Chaque coup de hache rappelle au souvenir du Charpentier les plaisirs que doit lui procurer le paiement de sa journée.

En général, toute occupation nécefsaire remplit de la maniere la plus agréable l'intervalle qui sépare un besoin satisfait d'un besoin renaissant, c'est-àdire, les dix ou douze heures de la journée où l'on envie le plus l'oisiveté du riche, où l'on le croit si supérieurement heureux.

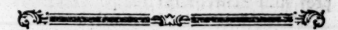
La joie avec laquelle, dès le matin, le laboureur attele sa charrue, & le Receveur ouvre sa caisse & son livre de

compte, en est la preuve.

L'occupation est un plaisir de tous les instants, mais ignoré du Grand & du riche oisis. La mesure de notre opulence, quoi qu'en dise le préjugé, n'est donc pas la mesure de notre félicité. Aussi dans toutes les conditions, où, comme je l'ai déja dit, l'on peut par un travail modéré subvenir à tous ses befoins, les hommes au-dessus de l'indigence, moins exposés à l'ennui que les riches oisis, sont à peu près aussi heureux qu'ils peuvent l'ètre.

Les hommes, fans être égaux en richesses & en dignités, peuvent donc l'être en bonheur. Mais pourquoi les empires ne sont-ils peuplés que d'infor-

tunés?



### CHAPITRE III.

Des causes du malheur de presque toutes les nations.

Le malheur presque universel des hommes & des peuples dépend de l'impersection de leurs loix, & du partage trop inégal des richesses. Il n'est dans la plupart des royaumes que deux classes

G 4

de citoyens; l'une, qui manque du nécessaire: l'autre, qui regorge de superflu,

La premiere ne peut pourvoir à ses besoins que par un travail excessif. Ce travail est un mal physique pour tous : c'est un supplice pour quelques-uns.

La feconde classe vit dans l'abondance, mais aussi dans les angoisses de l'ennui. a) Or, l'ennui est un mal presqu'aussi redoutable que l'indigence.

La plupart des empires ne doivent donc être peuplés que d'infortunés. Que faire pour y rappeller le bonheur? Diminuer la richesse des uns, augmenter celle des autres; mettre le pauvre en un tel état d'aisance, qu'il puisse, par un travail de sept ou huit heures, abondamment subvenir à ses besoins & à ceux de sa famille. C'est alors qu'il devient à peuprès aussi heureux qu'il le peut être.

a) A combien de maux, outre ceux de l'ennui, les riches ne font-ils pas sujets! Que d'inquiétudes & de soins pour accroître & conserver une grande sottune! Qu'est-ce qu'un riche? C'est l'Intendant d'une grande maison, chargé de nourrir & d'habilter les valets qui le déshabillent.

Si les domestiques ont du pain assuré pour leur vieillesse, & s'ils n'ont point partagé avec leur maître l'ennui de son désœuvrement, ils ont été.

mille fois plus heureux.

Le bonheur d'un opulent est une machine compliquée, à laquelle il y a toujours à refaire. Pour être constamment heureux, il faut l'être à peu de frais.

Il goûte alors, quant aux plaisirs phyfiques, tous ceux de l'opulent. L'appétit du pauvre, est de la nature de l'appétit du riche; & pour me servir du proverbe usité: Le riche ne dine pas deux fois. Je fais qu'il est des plaisirs coûteux, hors de la portée de la simple aisance : mais l'on peut toujours les remplacer par d'autres, & remplir d'une maniere également agréable, l'intervalle qui fépare un besoin satisfait d'un besoin renaisfant, c'est-à-dire, un repas d'un autre repas, une premiere d'une seconde jouis fance. Dans tout fage Gouvernement, l'on peut jouir d'une égale félicité. & dans les moments où l'on fatisfait ses befoins, & dans ceux qui féparent un befoin fatisfait d'un besoin renaissant. Or, fi la vie n'est que l'addition de ces deux fortes d'instants, l'homme aisé, comme je m'étois proposé de le prouver, peut donc égaler en bonheur les plus riches & les plus puissants.

Mais est-il possible que de bonnes loix missent tous les citoyens dans cet état d'aisance requis pour le bonheur? C'est à ce fait que se réduit maintenant cette

importante question.





### CHAPITRE IV.

Qu'il est possible de donner plus d'aifance aux citoyens.

Dans l'état actuel de la plupart des nations, que le Gouvernement, frappé de la trop grande disproportion des fortunes, veuille y remettre plus d'égalité, il aura, sans doute, mille obstacles à surmonter. Un semblable projet, conçu avec sagesse, ne doit & ne peut s'exécuter que par des changements continus & insensibles; mais ces changements sont possibles.

Que les loix affignent quelque propriété à tous les citoyens, elles arracheront le pauvre à l'horreur de l'indigence, & le riche au malheur de l'ennui. Elles rendront l'un & l'autre plus

heureux.

Mais ces loix établies, s'imagine-t-on, que, fans être également riches ou puil fants a), les hommes se croiroient éga-

a) Ai-je contracté un grand nombre de besoins? En vain l'on voudroit me persuader que peu de fortune suffit à ma félicité. Si l'on a dès mon enfance uni dans ma mémoire l'idée de richesse à celle de bonheur, quel moyen de les séparer dans un âge-

lement heureux? Rien de plus difficile à leur persuader dans l'éducation actuelle. Pourquoi? C'est que dans leur enfance, on associe dans leur mémoire l'idée de richesse à celle de bonheur; c'est qu'en presque tous les pays cette idée doit se graver d'autant plus prosondément dans leur souvenir, qu'ils n'y pourvoient communément que par un travail excessif à leurs besoins pressants & journaliers.

En seroit-il ainsi dans un pays gou-

verné par d'excellentes loix?

Si le Sauvage a pour l'or & les dignités le mépris le plus dédaigneux, l'idée de l'extrême richesse n'est donc pas nécessairement liée à celle de l'extrême

avancé ? Ignoreroit-on encore ce que peut fur

nous l'affociation de certaines idées?

Que, par la forme du Gouvernement, l'aie tout à craindre des Grands; je respecterai méchaniquement la grandeur jusque dans le Seigneur étranger qui ne pent rien sur moi. Que j'aie affocié dans: mon fouvenir l'idee de vertu à celle de bonheurs je la cultiverai lors même que cette vertu ferall'objet de la persecution. Je sais bien qu'à la longue ces deux idées se desuniront. mais ce sera l'œuvre du temps & même d'un long temps. Il faudra pour oet effet que des expériences répétées m'aient cont fois prouvé que la vertu ne procure récliement aueun des avantages que j'en attendois. C'est dans la meditation profonde de ce fait, qu'on tronvera la folution d'une infinité de problèmes moraux , infolubles fans la connoissance de cette affociation de nos idées.

bonheur. On peut donc s'en former des idées distinctes & dissérentes; on peut donc prouver aux hommes, que, dans la suite des instants qui composent leur vie, tous seroient également heureux, si, par la forme du Gouvernement, ils pouvoient, à quelqu'aisance, joindre la propriété de leurs biens, de leur vie & de leur liberté. C'est le désaut de bonnes loix, qui par-tout allume le desir d'immenses richesses.



#### CHAPITRE V.

Du defir excessif des Richesses.

Je n'examine point dans ce Chapitre si le desir de l'or est le principe d'activité de la plupart des nations, & s., dans les Souvernements actuels, cette passion n'est point un mal nécessaire. Je ne la considere que relativement à son insuence sur le bonheur des particuliers.

Ce que j'observe à ce sujet, c'est qu'il est des pays où le desir d'immenses richesses devient raisonnable. Ce sont ceux où les taxes sont arbitraires, & par conséquent les possessions incertaines; où les renversements de fortunes sont fréquents; où, comme en Orient,

le Prince peut impunément s'emparer

des propriétés de ses sujets.

Dans ce pays, si l'on desire les tréfors d'Ambouleasent, c'est que, toujours exposé à les perdre, on espere au
moins tirer, des débris d'une grande
fortune, de quoi subsister soi & sa famille. Par-tout où la loi sans force ne
peut protéger le foible contre le puissant, on peut regarder l'opulence comme un moyen de se foustraire aux injustices, aux vexations du fort, au mépris ensin, compagnon de la foiblesse.
On desire donc une grande fortune,
comme une protectrice & un bouclier
contre les oppresseurs.

Mais dans un Gouvernement où l'on feroit assuré de la propriété de ses biens, de sa vie & de sa liberté, où le peuple vivroit dans une certaine aisance, le seul homme qui pût raisonnablement desirer d'immenses richesses, seroit le riche oisif; lui seul, s'il en étoit dans un tel pays, pourroit les croire nécessaires à son bonheur, parce que ses besoins sont en fantaisses, a) & que

a) Il est des pays où le faste & les fantaises sont non-seulement le besoin des Grands, mais encore celui du Financier. Rien de plus ridicule que ce qu'il appelle chez lui luxe de décence. Encore n'est-ce pas ce luxe qui le ruine. Qu'on ouvre ses sivres de comptes: l'on voit que les dépenses de sa mai-

les fantaisses n'ont point de bornes. Vouloir les satisfaire, c'est vouloir rem-

plir le tonneau des Danaïdes.

Par-tout où les citoyens n'ont point de part au Gouvernement, où toute émulation est éteinte, quiconque est au-dessus du besoin, est sans motif pour étudier & s'instruire; son ame est vuide d'idées, il est absorbé dans l'ennui: il voudroit y échapper; il ne le peut. Sans ressource au-dedans de lui-même, c'est du dehors qu'il attend sa félicité. Trop paresseux pour aller au-devant du plaisser, il voudroit que le plaisir vint au-devant de lui. Or, le plaisir se fait souvent attendre, & le riche par cette raison est souvent & nécessairement infortuné.

Ma félicité dépend - elle d'autrui? fuis - je passif dans mes amusements? ne puis - je m'arracher moi - mème à l'ennui? Quel moyen de m'y soustraire? C'est peu d'une table splendide; il me faut encore des chevaux, des chiens, des équipages, des concerts, des musiciens, des peintres, des spectacles pompeux. Point de trésor qui puisse sour nir à ma dépense.

for no tont pas les plus confidérables; que les plus grandes font en fantailles, bijoux, &c. & que fesbesoins en ce genre font illimités, comme son amour pour les richesses.

Peu de fortune suffit au bonheur de l'homme occupé. b) La plus grande ne fuffit pas au bonheur d'un désœuvré. Il faut ruiner cent villages, pour amufer un oisis. Les plus grands Princes n'ont point affez de richesses & de bénéfices pour fatisfaire l'avidité d'une femme, d'un Courtifan ou d'un Prélat. Ce n'est point au pauvre, c'est au riche oisif que se fait le plus vivement sentir le besoin d'immenses richesses. Aussi que de nations ruinées & fur-chargées. d'impôts! Que de citoyens privés du nécessaire, uniquement pour subvenir aux dépenfes de quelques ennuyés! La richesse a-t-elle engourdi dans un homme la faculté de penfer? il s'abandonne à la paresse; il sent à la fois de la douleur à se mouvoir. & de l'ennui à n'è-

b) L'homme occupé s'ennuye peu, & desire peu. Souhaite-t-on d'immenses richesses? c'est comme moyen. ou d'éviter l'ennui, ou de se procurer des plaisirs. Qui n'a point de besoin, est indifférent aux richesses. Il en est de l'amour de l'argent, comme de l'amour du luxe. Qu'un jeune homme soit avide de semmes, s'il negarde le luxe dans les ameublements, les sètes & les équipages, comme un moyen de les séduire, il est passionné pour le luxe. Vieillit-il? devient-il insensible aux plaisirs de l'amour? il dédore son carosse, y attele de vieux chevaux. & dégalonne ses habits. Cet homme aimoit le luxe comme moyen de se procurer centains plaisirs. Y devient-il indifférent? il est sans amour pour le luxe.

fans se donner la peine de se remuer. Or, que de richesses pour se procurer

ce mouvement étranger!

O indigents! vous n'ètes pas, fans doute, les seuls misérables! Pour adoucir vos maux, considérez cet opulent oisif, qui, passif dans presque tous ses amusements, ne peut s'arracher à l'ennui que par des sensations trop vives pour être fréquentes.

Si l'on me soupçonnoit d'exagérer ici le malheur du riche oisif, que l'on examine en détail ce que la plupart des Grands & des riches sont pour l'éviter; l'on sera convaincu que cette maladie est du moins aussi commune

que cruelle.



#### CHAPITRE VI.

De PEnnui.

L'ENNUI est une maladie de l'ame. Quel en est le principe? L'absence de sensations assez vives pour nous occuper a).

a) Des sensations foibles ne nous arrachent point à l'ennui. Dans ce nombre, je place les senfations habituelles. Je m'éveille à l'aube du jour; Une médiocre fortune nous nécessitet-elle au travail ? en a-t-on contracté l'habitude ? poursuit-on la gloire dans la carrière des Arts & des Sciences ? on n'est point exposé à l'ennui.

Il n'attaque communément que le riche oifif.



#### CHAPITRE VII.

Des moyens inventés par les Osfs pour se soustraire à l'ennui.

En France, par exemple, mille devoirs de société inconnus aux autres nations y ont été inventés par l'ennui. Une femme se marie; elle accouche. Un oisif l'apprend: il s'impose à tant de visites; va tous les jours à la porte de l'accouchée, parle au Suisse, remonte dans son carrosse, & va s'ennuyer ailleurs.

De plus, ce même oisif se condamne chaque jour à tant de billets, à tant de

je suis frappé par les rayons réfléchis de tous les objets qui m'environnent; je le suis par le chant du coq, par le murmure des eaux, par le bêlement des troupeaux: & je m'ennuie. Pourquoi? C'est que des sensations trop habituelles ne sont plus sur moi d'impressions fortes. lettres de compliments écrites avec dé-

goût, & lues de même.

L'oisif voudroit éprouver à chaque instant des sensations sortes. Elles seules peuvent l'arracher à l'ennui. A leur défaut, il saisit celles qui se trouvent à sa portée. Je suis seul; j'allume du seu. Le seu fait compagnie. C'est pour éprouver sans cesse de nouvelles sensations, que le Turc & le Persan mâchent perpétuellement, l'un son Opium, l'autre son Bétel.

Le Sauvage s'ennuye-t-il? il s'assied près d'un ruisseau, & fixe les yeux sur le courant. En France, le riche, pour la même raison, se loge chérement sur le Quai des Théatins. Il voit passer les bateaux; il éprouve de temps en temps quelques sensations. C'est un tribut de trois ou quatre mille livres que l'oissi paie tous les ans à l'ennui, & dont l'homme occupé eût pu faire présent à l'indigence. Or, si les Grands, les riches sont si fréquemment & si fortement attaqués de la maladie de l'ennui, nul doute qu'elle n'ait une grande insluence sur les mœurs nationales.



#### CHAPITRE VIII.

De l'Influence de l'Ennui sur les mœurs des nations.

DANS un Gouvernement où les riches & les Grands n'ont point de part au maniement des affaires publiques, où, comme en Portugal, la superstition leur défend de penser, que peut faire le riche oisif? L'amour. Les soins qu'exige une maîtresse, y peuvent seuls remplir d'une maniere vive l'intervalle qui sépare un besoin satisfait d'un befoin renaissant. Mais pour qu'une maitreffe devienne une occupation, que faut-il? Que l'amour foit entouré de périls; que la jalousie vigilante s'oppofant sans cesse aux desirs de l'amant, cet amant soit sans cesse occupé des movens de la furprendre a).

a) Ce que la jalousse opere à cet égard en Portugal, la loi l'opéroit à Sparte. Lieurgne avoit voulu que le mari féparé de sa femme, ne la vit qu'en secret, dans des lieux & des bois écartés. Il sentoit que la difficulté de se rencontrer augmenteroit leur amour, resserreroit le lien conjugal, & tiendroit les deux époux dans une activité qui les arracheroit à l'ennui.

L'amour & la jalousie sont donc, en Portugal b), les seuls remedes à l'ennui. Or, quelle influence de tels remedes ne doivent-ils pas avoir sur les mœurs nationales? C'est à l'ennui, qu'on doit

b) Point de jalousie plus emportée, plus eruelle, & en même-temps plus lascive que celle des femmes de l'Orient. Je citerai à ce sujet la traduction d'un Poête Persan. Une Sultane fait dépouiller devant elle le jeune esclave qu'elle aime, & qu'elle croit infidelle. Il est étendu à ses pieds:

elle le précipite fur lui.

, nera près de moi.

"C'est malgré toi, lui dit-elle, que je jonis encore de ta beauté; mais ensin j'en jouis. Déja tes yeux sont mouillés des larmes du plaisir; ta bouche est entr'ouverte; tu te mœurs. Est-ce pour la derniere fois que je te serre sur mon sein? L'excès de l'ivresse efface de mon souvenir ton infidélité. Je suis toute sensation. Toutes les facultés de mon ame m'abandonnent & s'absorbent dans le plaisir; je suis le plaisir même. Mais quelle idée succède à ce rêve délicieux?

99 Quoi! tu ferois caressé par ma rivale! Non:
90 ce corps ne passera, du moins, que defiguré
90 dans ses bras. Qui me retient? Tu es nud &
91 sans défense. Tes beautés me désarmeroient—
92 elles? Je rougis de la volupté avec laquelle je
93 considere encore les rondeurs de ce corps.
94 Mais ma fureur se rallame. Ce n'est plus l'a95 mour ni le plaisir qui m'animent. La vengeance
96 & la jalousie vont te déchirer de verges. La
97 crainte t'éloignera de ma rivale, & te rame-

"Ta possession, à ce prix, n'est, sans doute, "flatteuse, ni pour la vanité, ni pour le senti-"ment. N'importe, elle le sera pour mes sens. "Ma rivale mourra loin de toi, & je mourrai "dans tes bras. pareillement en Italie l'invention des

Sigisbées.

L'ennui, fans doute, eut autrefois part à l'institution de la Chevalerie. Les anciens & preux Chevaliers ne cultivoient ni les arts, ni les sciences. La mode ne leur permettoit pas de s'inftruire, ni leur naissance de commercer. Que pouvoit donc faire un Chevalier? L'amour. Mais, au moment qu'il déclaroit sa passion à sa maîtresse, si cette maîtresse eût, comme dans les mœurs actuelles, reçu sa main & couronné sa tendresse, ils se fussent mariés, eussent fait des enfants, & puis c'est tout. Or, un enfant est bien-tôt fait. L'époux & l'épouse se fussent ennuyés une partie de leur vie.

Pour conserver leurs desirs dans toute leur activité, pour occuper leur jeunesse & en écarter l'ennui, le Chevalier & sa maîtresse durent donc, par une convention tacite & inviolable, s'engager, l'un d'attaquer, l'autre de résister tant de temps. L'amour par ce moyen devenoit une occupation. C'en étoit réellement

une pour le Chevalier.

Toujours en action près de sa bienaimée, il falloit, pour la conquérir, que l'amant se montrat passionné dans ses propos, vaillant dans les combats; qu'il se présentat dans les Tournois, y parût bien monté, galamment armé, & y maniât la lance avec adresse & force. Le Chevalier passoit sa jeunesse dans ces exercices, tuoit le temps dans ces occupations: il se marioit ensin; & la bénédiction nuptiale donnée, le Romancier n'en parloit plus.

Peut-ètre, dans leur vieillesse, les preux Chevaliers d'autresois, étoient ils comme quelques-uns de nos vieux Guerriers d'aujourd'hui, ennuyés, ennayeux, bavards & superstitieux.

Pour être heureux, faut-il que nos desirs soient remplis aussi-tôt que conque? Non. Le plaisir veut qu'on le poursuive quelque temps. Puis-je à mon lever jouir d'une jolie semme; que faire le reste de la journée? Tout y prendra la couleur de l'ennui. Ne dois-je la voir que le soir? Le slambeau de l'espoir & du plaisir colorera d'une nuance de rose tous les instants de ma journée. Un jeune homme demande un Serrail: s'il l'obtient, bien-tôt épuisé par le plaisir, il végétera dans le désœuvrement de l'ennui.

Connois, lui dirois-je, toute l'absurdité de ta demande. Vois ces Grands, ces Princes, ces hommes extrêmement riches: ils possedent tout ce que tu envies; quels mortels sont plus ennuyés! S'ils jouissent de tout avec indifférence,

c'est qu'ils jouissent sans besoin.

Quel plaisir différent éprouvent dans les forêts deux hommes, dont l'un chasse pour s'amuser, & l'autre pour nourrir lui & sa famille? Ce dernier arrive-t-il à sa cabane chargé de gibier? sa semme & ses enfants ont couru au-devant de lui; la joie est sur leur visage: il jouit de toute celle qu'il leur procure.

Le besoin est le principe, & de l'activité, & du bonheur des hommes. Pour être heureux, il faut des desirs, les satissaire avec quelque peine; mais la peine

donnée, être sûr d'en jouir.

#### CHAPITRE IX.

De l'Acquisition plus ou moins difficile des plaisirs, selon le Gouvernement où l'on vit, & le poste qu'on y occupe.

JE prends encore le plaisir des femmes pour exemple. En Angleterre, l'amour n'y est point une occupation; c'est un plaisir. Un grand, un riche; occupé dans la Chambre haute ou basse des affaires publiques, ou chez lui de son commerce, traite légérement l'amour. Ses lettres ou ses envois expédiés, il monte chez une jolie fille jouir & non soupirer. Quel rôle joueroit à Londres un Sigisbée? A peu près le même qu'il eût joué à Sparte, ou dans l'ancienne Rome.

Qu'en France même un Ministre ait des femmes; on le trouve bon. Mais qu'il perde son temps auprès d'elles, on s'en moque. On veut bien qu'il jouisse, non qu'il soupire. Les Dames sont donc priées de se prêter avec égard à la triste situation du Ministre, & d'être pour lui moins difficiles.

Peut-être n'a-t-on rien à leur reprocher fur ce point. Elles font affez patriotes pour lui épargner jusqu'à l'ennui de la déclaration, & sentent que c'est toujours sur le degré du désœuvrement d'un amant, qu'elles doivent me-

furer leur résistance.

#### CHAPITRE X.

Quelle Mattreffe convient à l'Oifif.

N fait maintenant peu de cas de l'amour platoninique : on lui préfere l'amour physique; & celui-ci n'est pas réellement le moins vif. Le cerf est-il enflammé enflammé de ce dernier amour? de timide, il devient brave. Le chien fidelle
quitte son maître, & court après la lice
en chaleur. En est-il séparé? il ne
mange point: tout son corps frissonne,
il pousse de longs hurlements. L'amour
platonique fait-il plus? Non. Je m'en
tiens donc à l'amour physique. C'est
pour ce dernier que M. de Busson se
déclare; & je pense comme lui, que,
de tous les amours, c'est le plus agréable, excepté cependant pour les désœuvrés.

Une coquette est pour ces derniers une maîtresse délicieuse. Entre-t-elle dans une assemblée, vêtue de cette maniere galante qui permet à tous d'espérer ce qu'elle n'accordera qu'à trèspeu? l'oisif s'éveille; sa jalousie s'irrite, il est arraché à l'ennui. a) Il faut donc des coquettes aux oisifs, & des iolies filles aux occupés.

La chasse des femmes, comme celle du gibier, doit être dissérente selon le temps qu'on veut y mettre. N'y peu-

a) La plus forte passion de la coquette, est d'être adorée. Que faire à cet esset? Toujours irriter les desirs des hommes, & ne les satisfaire presque jamais. Une semme, dit le proverbe, est une table bien servie, qu'on voit d'un ail dissérent avant ou après le repas.

t-on donner qu'une heure ou deux? on va au tiré. Ne fait-on que faire de son temps? veut-on prolonger fon mouvement? il faut des chiens courants, & forcer le gibier. La femme adroite se fait long-temps courir par le désœuvré.

Au Canada, le Roman du Sauvage est court. Il n'a pas le temps de faire l'amour. Il faut qu'il pêche & qu'il chasse. Il offre donc l'allumette à sa maîtresse: l'a-t-elle soufflée; il est heureux. Si l'on avoit à peindre les amours de Marius & de César, lorsqu'ils avoient en tête Sylla & Pompée, ou le Roman ne seroit pas vraisemblable, ou, comme celui du Sauvage, il seroit trèscourt. Il faudroit que César y répétât: Je fuis venu, j'ai vu, j'ai vaincu.

Si l'on décrivoit, au contraire, les amours champêtres des bergers oisifs, il faudroit leur donner des maîtresses délicates, cruelles, & fur-tout fort pudibondes. Sans de telles maîtreffes, Céladon périroit d'ennui.

# 

### CHAPITRE XI.

De la Variété des Romans, & de l'amour dans l'homme oisif ou occupé.

Dans tous les siecles, les femmes ne se laissent pas prendre aux mêmes appas; & delà tant de tableaux dissérents de l'amour. Le sujet est cependant toujours le même; c'est l'union d'un homme à une femme.

Le Roman est fini, lorsque le Romancier les a couchés dans le même lit.

Si ces sortes d'ouvrages different entr'eux, ce n'est que dans la variété des moyens employés par le Héros pour faire agréer à sa maîtresse cette phrase un peu sauvage : Moi vouloir coucher avec toi? a)

Le ton des Romans change selon le siecle, le Gouvernement où le Romancier écrit, & le degré d'oissiveté de son Héros. Chez une nation occupée, on

a) Les Héros d'une Comédie ou d'une Tragédie sont-ils amoureux? ont-ils une maîtresse? tous deux lui font la même demande, & ne different que dans la maniere de l'exprimer.

met peu d'importance à l'amour. Il est inconstant, aussi peu durable que la rose. Tant que l'amant en est aux petis soins, aux premieres faveurs, c'est la rose en bouton. Aux premiers plaisirs, le bouton s'ouvre & découvre la rose naissante. De nouveaux plaisirs l'épanouissent entiérement. A-t-elle atteint toute sa beauté? La rose se flétrit; ses seuilles se détachent, elle meurt pour reseurir l'année suivante, & l'amour pour renaître avec une maîtresse nouvelle.

Chez un peuple oisif, l'amour devient

une affaire; il est plus constant.

Que ne peuvent sur les mœurs l'ennui & l'oisveté! Parmi les gens du monde, dit la Rochesoucault, s'il n'est point de mariages délicieux, c'est qu'en France la semme riche ne sait à quoi passer son temps. L'ennui la poursuit. Elle veut s'y soustraire: elle prend un amant, sait des dettes. Le mari se sàche: il n'est point écouté. Les deux époux s'aigrissent & se détestent, parce qu'ils sont oisse, ennuyés & malheureux. b) Il en est autrement de la

b) Lellmariage dans certaines conditions, ne présente souvent que le tableau de deux infortunés, unis ensemble pour faire réciproquement leur malheur.

173

femme du laboureur. Dans cet état, les époux s'aiment, parce qu'ils font occupés, qu'ils se sont mutuellement

Le mariage à deux objets : l'un, la confervation de l'espece ; l'autre, le bonheur & le plaisir des deux sexes.

La recherche des plaisirs est permise: pourquoi s'en priveroit-on, lorsque ces plaisirs ne

nuisent point à la Société?

Mais le mariage, tel qu'il est institué dans les pays catholiques, ne convient point également à toutes les professions. A quoi rapporter l'uniformité de fon institution? A la convenance, répondrai-je, qui se trouve entre cette forme de mariage, & l'état primitif des habitants de l'Europe; c'est-à-dire, l'état de laboureur. Dans cette profession, l'homme & la femme ont un objet commun de desir: c'est l'amélioration des terres qu'ils cultivent. Cette amélioration réfulte duconcours de leurs travaux. Dans leur ferme, les deux époux, toujours occupés, toujours utiles l'un à l'autre, supportent sans dégoût & sans inconvénient l'indissolubilité de leur union. Il n'en est pas de même dans les autres professions. Clergé ne se marie point. Pourquoi? C'est que, dans la forme actuelle du mariage, l'Eglife a cru qu'une femme, un ménage & les soins qu'il entraîne, détourneroient le Prêtre de ses fonctions. En détourne-t-il moins le Magistrat, l'homme de Lettres, l'homme en place? & les fonctions de ces derniers ne sont-elles pas tout autrement férieuses & importantes que celles du Prêtre? Les peuples de l'Europe croient - ils cette forme de mariage mieux affortie à la profession des armes? La preuve du contraire, c'est qu'ils l'interdisent à presque tous leurs soldats. Or, que suppose cette interdiction; finon, qu'instruites par l'exla basse-cour, allaite ses enfants, tandis que le mari laboure.

périence, les nations ont enfin reconnu qu'une femme corrompt les mœurs du guerrier, éteint en lui l'amour patriotique, & le rend à la lon-

gue efféminé, paresseux & timide?

Quel remede à ce mal? En Prusse, un soldat du premier bataillon trouve-t-il une sille jolie? il couche avec elle, & l'union des deux époux dure autant que seur amour & leur convenance. Ont-ils des enfants? S'ils ne peuvent les nour-rir, le Roi s'en charge, les éleve dans une maison fondée à cet effet. Il y forme une pépiniere de jeunes soldats. Or, qu'on donne à ce Prince la disposition d'une plus grande quantité de sonds ecclésiassiques, il exécutera en grand ce qu'il ne peut faire qu'en petit, & ses soldats, amants & peres, jouiront des plaisirs de l'amour, sans que leurs mœurs soient amollies, & qu'ils aient rien perdu de leur courage.

Dans le mariage, disoit Fontenelle, la loi d'une union indissoluble est une loi barbare & cruelle. En France, le peu de bons ménages prouve en ce genre la nécessité d'une réforme.

Il est des nations où l'amant & la maîtresse ne s'épousent qu'après trois ans d'habitation. Ils essayent pendant ce temps la sympathie de leurs caracteres. Ne se conviennent-ils pas? ils se séparent, & la fille passe en d'autres mains.

Ces mariages Africains sont les plus propres à affurer le bonheur des conjoints. Mais qui pourvoiroit alors à la subsistance des enfants? Les mêmes loix qui l'affurent dans les pays où le divorce est permis. Que les mâles restent aux peres, & les filles à la mere; qu'on assigne dans les contrats de mariage telle somme pour l'éducation des enfants venus avant le divorce. Que le revenu des dixmes & des hôpitaux soit appli-

L'oisiveté, souvent mere des vices, l'est toujours de l'ennui: & c'est, jusque dans la Religion, qu'on cherche un remede à cet ennui.

qué à l'entretien de ceux dont les parents sont fans bien & sans industrie; l'inconvénient du divorce sera nul, & le bonheur des époux assuré. Mais, dira-t-on, que de mariages dissouts par nne loi si favorable à l'inconstance humaine! L'expérience prouve le contraire.

Au reste, je veux que les desirs ambulatoires & variables de l'homme & de la femme, leur sufficent quelquesois changer l'objet de leur tendresse; pourquoi les priver des plaisirs du changement, si d'ailleurs leur inconstance, par des loix sages, n'est point nuisible à la Société?

En France, les femmes sont trop maîtresses; en Orient, trop esclaves: leur sexe y est facrifié

Pourquoi ce facrifice? Deux époux cessent-ils de s'aimer, commencent-ils à se haïr; pourquoi les condamner à vivre ensemble?

D'ailleurs, s'il est vrai que le desir du changement soit aussi conforme qu'on le dit à la nature humaine, on pourroit donc proposer la possibilité du changement comme le prix du mérite: on pourroit donc essayer de rendre, par ce moyen, les guerriers plus braves, les Magistrats plus justes, les Artisans plus industrieux, & les gens de génie plus studieux.

Quelle espece de plaisir ne devient point entre les mains d'un Législateur habile, un instru-

ment de la félicité publique?

### CHAPITRE XII.

De la Religion, & de ses Cérémonies, considérées comme remede à l'ennui.

A ux Indes, où la terre fans culture, fournit abondamment aux besoins d'un peuple paresseux, qui pourroit, dit un favant Anglois, l'arracher à l'ennui, sinon la Religion & ses devoirs multipliés? Aussi la pureté de l'ame y est-elle attachée à tant de rits & de pratiques superstitieuses, qu'il n'est point d'Indien, quelqu'attentif qu'il soit sur lui-même, qui ne commette chaque instant des fautes dont les dieux ne manquent point d'être irrités, jusqu'à ce que les Prêtres, enrichis des offrandes du pécheur, soient appaisés & fatisfaits.

La vie d'un Indien n'est en conséquence qu'une purification, une ablution & une pénitence perpétuelle.

En Europe, nos femmes atteignentelles un certain âge? quittent-elles le rouge, les amants, les spectacles? elles tombent dans un ennui insupportable. Que faire pour s'y soustraire? Substituer de nouvelles occupations aux anciennes, se faire dévotes, se créer des devoirs pieux; aller tous les jours à la Messe, à Vèpres, au Sermon, en visite chez un Directeur, s'imposer des macérations. On aime mieux encore se macérer que s'ennuyer. Mais à quel âge cette métamorphose s'opere-t-elle? Communément à quarante-cinq ou cinquante ans. C'est pour les semmes le temps de l'apparition du diable. Les préjugés alors le représentent vivement à leur mémoire.

Il en est des préjugés comme des fleurs de lys: l'empreinte en est quelque-temps invisible; mais le Directeur & le bourreau la font à leur gré reparoître. Or si l'on cherche jusques dans une dévotion puérile le moyen d'échapper à l'ennui, il faut donc que cette maladie soit bien commune & bien cruelle. Quel remede y apporter? Aueun qui soit efficace. On n'use en ce genre que de palliatifs: les plus puissants sont les arts d'agréments; & c'est en faveur des ennuyés, que, sans doute, on les perfectionna.

On a dit du hasard, qu'il est le pere commun de toutes les découvertes. Or, si les besoins physiques peuvent, après le hasard, être regardés comme les inventeurs des arts utiles, le besoin d'amusement doit, après ce même hasard, être pareillement regardé comme l'in-

venteur des arts d'agréments.

Leur objet est d'exciter en nous des sensations qui nous arrachent à l'ennui. Or plus ces sensations sont à la sois sortes & distinctes, plus elles sont essicaces.

L'objet des arts est d'émouvoir; & les diverses regles de la Poétique ou de l'Eloquence, ne sont que les divers

moyens d'opérer cet effet.

Émouvoir est le principe, & les préceptes de la Rhétorique en sont le développement ou les conséquences. C'est parce que les Rhéteurs n'ont pas également senti toute l'étendue de cette idée, que je me permets d'en indiquer la sécondité.

Mon sujet m'autorise à cet examen. C'est par la connoissance des remedes employés contre l'ennui, qu'on peut de plus en plus s'éclairer sur sa na-

ture

# 

#### CHAPITRE XIII.

Des Arts d'agréments, & de ce qu'en ce genre on appelle le Beau.

L'OBJET des Arts, comme je l'ai déja dit, est de plaire, & par conséquent d'exciter en nous des sensations, qui, sans être douloureuses, soient vives & fortes. Un ouvrage produit-il sur nous cet estet? on y applaudit. a)

a) Dans le genre agréable, plus une fensation est vive, & plus l'objet qui la produit en nous est réputé beau. Dans le genre désagréable, au contraire, plus une sensation est forte, plus l'objet qui la produit pareillement en nous est réputé laid on affreux. Juge-t-on d'après ses sensations, c'est-à dire, d'après soi? les jugements sont toujours justes. Juge t-on d'après ses préjugés, c'est-à-dire, d'après les autres? les jugements sont toujours saux; & ce sont les plus communs.

J'ouvre un livre moderne. Son impression sur moi est plus agréable que celle d'un ouvrage ancien. Je ne lis même le dernier qu'avec dégoût: n'importe, c'est l'ancien que je louerai de préférence. Pourquoi? C'est que les hommes & leurs générations sont les échos les uns des autres: c'est qu'on estime sur parole jusqu'à l'ouvrage qui nous ennuye.

L'envie d'ailleurs défend d'admirer un contemporain, & l'envie prononce presque toujours

H 6

Le beau est ce qui nous frappe vivement: & par le mot de connoissance du beau, l'on entend celle des moyens d'exciter en nous des sensations d'autant plus agréables qu'elles sont plus neuves & plus distinctes.

C'est aux moyens d'opérer cet esset, que se réduisent toutes les diverses regles de la Poétique & de l'Eloquence.

Si l'on veut du neuf dans l'ouvrage d'un Artiste, c'est que le neuf produit une sensation de surprise, une commotion vive. Si l'on veut qu'il pense d'après lui, si l'on méprise l'Auteur qui fait des livres après des livres; c'est que de tels ouvrages ne rappellent à motre mémoire que des idées trop connues pour faire sur nous des impressions fortes.

Qui nous fait exiger du Romancier & du Tragique, des caracteres singuliers & des situations neuves? Le desir d'être ému. Il faut de telles situations & de tels caracteres, pour exciter en nous des sensations vives.

L'habitude d'une impression en émousse la vivacité. Je vois froidement ce que j'ai toujours vu, & le même beau cesse à la longue de l'être pour moi.

tous nos jugements. Pour humilier les vivants, que d'éloges prodigués aux morts!

J'ai tant considéré ce soleil, cette mer, ce paysage, cette belle semme, que, pour réveiller de nouveau mon attention & mon admiration pour ces objets, il faut que ce soleil peigne les cieux de couleurs plus vives qu'à l'ordinaire, que cette mer soit bouleversée par les ouragans, que ce paysage soit éclairé d'un coup de lumiere singulier, & que la beauté elle-même se présente à moi sous une sorme nouvelle.

La durée de la même fenfation nous y rend à la longue infenfibles; & delà cette inconstance & cet amour de la nouveauté, commun à tous les hommes, parce que tous veulent être vi-

vement & fortement émus. b)

Si tous les objets affectent fortement la jeunesse, c'est que tous sont neuss pour elle. En fait d'ouvrages, si la jeunesse a le goût moins sûr que l'âge mûr, c'est que cet âge est moins sensible, & que la sûreté du goût suppose peut être une certaine difficulté d'être ému. On veut l'être. Ce n'est pas assez que le plan d'un ouvrage soit neus: on desire, s'il est possible, que tous les

b) L'ouvrage le plus méprisé n'est point l'ouvrage plein de défauts, mais l'ouvrage vuide de beautés: il tombe des mains du lecteur, parce qu'il n'excite point en lui de sensations vives.

détails le soient pareillement. Le lecteur voudroit que chaque vers, chaque ligne, chaque mot excitât en lui une sensation. Aussi Boileau dit à ce fujet, dans une de ses Epîtres: si mes vers plaisent, ce n'est pas que tous foient également corrects, élégants, harmonieux:

Mais mon vers, bien ou mal, dit tou-

jours quelque chose.

En effet, les vers de ce Poëte présentent presque toujours une idée ou une image, &, par conséquent, excitent prefque toujours en nous une sensation. Plus elle est vive, plus le vers est beau. c) Il devient sublime, lorsqu'il fait sur nous la plus forte impression possible.

C'est donc à sa force plus ou moins grande, qu'on distingue le beau du

fublime.

c) Plus on est fortement remué, plus on est heureux, forsque l'émotion cependant n'est point douloureuse. Mais dans quel état éprouve-t-on le plus de ces especes de sensations? Peut-être dans l'état d'homme de Lettres ou d'Artifte. Peutêtre est-ce dans les atteliers des arts qu'il faut chercher les heureux.

# 

### CHAPITRE XIV.

Du Sublime.

LE feul moyen de se former une idée du mot fublime, c'est de se rappeller les morceaux cités comme tels par les Longins, les Despréaux, & la plupart des Rhéteurs.

Ce qu'il y a de commun dans l'impression qu'excitent en nous ces morceaux divers, est ce qui constitue le sublime.

Pour en mieux connoître la nature, je distinguerai deux sortes de sublime; l'un d'image, l'autre de sentiment.

### Du Sublime des images.

A quelle efpece de fensation donnet-on le nom de sublime?

A la plus forte, lorsqu'elle n'est pas, comme je l'ai déja dit, portée jusqu'au terme de la douleur.

Quel fentiment produit en nous cette sensation?

Celui de la crainte. La crainte est fille de la douleur; elle nous en rappelle l'idée. Pourquoi cette idée fait-elle sur nous la plus forte impression? C'est que l'excès de la douleur excite en nous un sentiment plus vis que l'excès du plaisir; c'est qu'il n'en est point dont la vivacité soit comparable à celle des douleurs éprouvées dans le supplice d'un Ravaillac ou d'un Damien. De toutes les passions, la crainte est la plus forte. Aussi le sublime est-il toujours l'esse du sentiment d'une terreur commencée.

Mais les faits sont-ils d'accord avec cette opinion? Pour s'en assurer, examinons entre les divers objets de la nature, quels sont ceux dont la vue

nous paroît fublime.

Ce sont les profondeurs des cieux, l'immensité des mers, les éruptions des

volcans, &c.

D'où naît l'impression vive qu'excitent en nous ces grands objets? Des grandes forces qu'ils annoncent dans la nature, & de la comparaison involontaire que nous faisons de ces forces avec notre foiblesse. A cette vue, l'on se sent faisi d'un certain respect, qui suppose toujours en nous le sentiment d'une crainte & d'une terreur commencée.

Par quelle raison, en effet, donné-je le nom de sublime au tableau où Jules Romain peint le combat des Géants, & le refufé-je à celui où l'Albane peint les jeux des Amours? Seroit-il plus facile de peindre une Grace qu'un Géant, & de colorier le tableau de la toilette de Vénus, que celui du champ de bataille des Titans? Non: mais lorsque l'Albane me transporte à la toilette de la Déesse, rien n'y réveille le sentiment du respect & de la terreur. Je n'y vois que des objets gracieux, & donne en conséquence le nom d'agréable à l'impression qu'ils sont sur moi.

Au contraire, lorsque Jules Romain me transporte aux lieux où les fils de la terre entassent Ossa sur Pélion, frappé de la grandeur de ce spectacle, je compare malgré moi ma force à celle de ces Géants. Convaincu alors de ma foiblesse, j'éprouve une espece de terreur secrete, & je donne le nom de sublime à l'impression de crainte que fait sur moi ce tableau.

Dans la Tragédie des Euménides, par quel art Eschyle & son décorateur firent-ils une si vive impression sur les Grecs? En leur présentant un spectacle & des décorations effrayantes. Cette impression sur peut-être horrible pour quelques-uns, parce qu'elle sut portée jusqu'au terme de la douleur. Mais

cette même impression adoucie, eût été généralement reconnue pour sublime.

En image, le sublime suppose donc toujours le sentiment d'une terreur commencée, a) & ne peut être le produit

d'un autre sentiment. b)

Lorsque Dieu dit; que la lumiere soit, & la lumiere fut; cette image est sublime. Quel tableau que cesui de l'univers tout-à-coup tiré du néant par la lumiere! Mais une telle image devroit-elle inspirer la crainte? Oui, parce qu'elle s'associe nécessairement dans notre mémoire à l'idée de l'Etre créateur d'un tel prodige, & qu'alors sais malgré soi d'un respect craintif pour l'auteur de la lumiere, on éprouve le sentiment d'une terreur commencée.

Tous les hommes font-ils également frappés de cette grande image? Non: parce que tous ne se la représentent pas aussi vivement. Si c'est du connu

b) En général, si les Sauvages font plus d'offrandes au Dieu méchant qu'au Dieu bon, c'est que l'homme craint encore plus la douleur qu'il

n'aime le plaisir.

a) Quelles font les especes de contes dont l'homme, la femme & l'enfant sont les plus avides? Ceux de voleurs & de revenants. Ces contes effrayent: ils produisent en eux le sentiment d'une terreur commencée, & ce sentiment est celui qui fait sur eux l'impression la plus vive.

qu'on s'éleve à l'inconnu, pour concevoir toute la grandeur de cette image, qu'on se rappelle celle d'une nuit profonde, lorsque les orages amoncelés en redoublent l'obscurité, lorsque la foudre, allumée par les vents, déchire le flanc des nuages, & qu'à la lueur répétée & sugitive des éclairs, on voit les mers, les flottes, les plaines, les forêts, les montagnes, les paysages & l'univers entier à chaque instant disparoître & se reproduire.

S'il n'est point d'homme auquel ce spectacle n'en impose, quelle impression n'eût donc point éprouvée celui qui n'ayant point encore d'idées de la lumiere, l'eût vue pour la premiere fois donner la forme & les couleurs à l'univers? c) Quelle admiration pour

Qu'on cût (dit à ce sujet Despréaux) délayé cette même image dans une plus longue phrase, telle que celle-ci: "Le Souverain Maître de tous tes choses, commande à la lumiere de se for-

c) Quelque belle que soit cette image en elle-même, je conviens avec Despréaux qu'elle doit encore une partie de sa beauté à la briéveté de son expression. Plus l'expression est courte, plus une image excite en nous de surprise. Dieu dit que la lumiere soit, & la lumiere fut. Tout le sens de la phrase se développe à ce dernier mot fut. Or, sa prononciation, presqu'aussi rapide que les essets de la lumiere, présente à l'instant le plus grand tableau que l'homme puisse concevoir.

l'astre producteur de ces merveilles, & quel respect craintif pour l'Etre qui l'auroit créé!

Les grandes images, celles qui supposent de grandes forces dans la nature, sont donc les seules sublimes, les seules qui nous inspirent le sentiment du respect, & par conséquent celui d'une terreur commencée. Telles sont celles d'Homere, lorsque, pour donner une grande idée de la puissance des Dieux, il dit:

Autant qu'un homme assis au rivage des mers,

Voit d'un roc élevé d'espace dans les airs; Autant des immortels les coursiers intrépides

En franchissent d'un saut.

Telle est cette autre image du même Poëte:

L'enfer s'émeut au bruit de Neptune en furie;

Pluton sort de son trône, il pâlit, il s'écrie;

" mer, & en même-temps ce merveilleux ouvrage " nommé lumiere se trouve formé: " Il est évident que cette grande image n'eût point fait sur nous le même esset. Pourquoi? C'est que la Il a peur que ce Dieu, dans cet affreux séjour,

D'un coup de son trident ne fasse entrer le jour;

Et par le centre ouvert, de la terre ébranlée,

Ne fasse voir du Styx la rive désolée;

Ne découvre aux vivants cet empire odieux,

Abhorré des mortels, & craint même des Dieux.

Si le nom de sublime est pareillement donné aux fieres compositions du hardi Milton, c'est que ses images, toujours grandes, excitent en nous le même sentiment.

En physique, le grand annonce de grandes forces; & de grandes forces nous nécessitent au respect.

C'est en ce genre ce qui constitue

le sublime.

Du Sublime de Sentiment.

Le moi, de Médée; l'exclamation d'Ajax; le qu'il mourût, de Corneille;

briéveté de l'expression, en excitant en nous une sensation subite & moins prévue, ajoute à l'impression du plus étonnant des tableaux. le ferment des sept Chefs devant Thebes, sont, par les Rhéteurs, unanimement cités comme sublimes; & j'en conclus, que si, dans le physique, c'est à la grandeur & à la force des images, c'est, dans le moral, à la grandeur & à la force des caracteres qu'on donne pareillement le nom de fublime. Ce n'est point Tircis aux pieds de sa maîtresse, mais Scévola la main sur un brasier, qui m'inspire un respect toujours mêlé de quelque crainte. Tout grand caractere produira toujours le sentiment d'une terreur commencée.

# Lorsque Nérine dit à Médée:

Votre peuple vous hait; votre époux est sans foi;

Contre tant d'ennemis, que vous reste-t-il? — Moi.

Ce moi étonne: il suppose de la part de Médée tant de confiance dans la force de son art, & sur-tout de son caractere, que, frappé de son audace, le spectateur est, à ce moi, saisi d'un certain degré de respect & de terreur.

Tel est l'effet produit par la confiance qu'Ajax a dans sa force & son courage, lorsqu'il s'écrie:

# SON ÉDUCAT. Sett. VIII. 191

Grand Dieu! rend-nous le jour, & combats contre nous!

Une telle confiance en impose aux

plus intrépides.

Le qu'il mourût du vieil Horace, excite en nous la même impression. Un homme dont la passion pour l'honneur & pour Rome est exaltée au point de compter pour rien la vie d'un fils qu'il aime, est à redouter.

Quant au serment des sept Chefs devant Thebes:

Sur un bouclier noir, sept Chefs impitoyables

Epouvantent les Dieux de serments effroyables.

Près d'un taureau mourant, qu'ils viennent d'égorger,

Tous la main dans le sang, jurent de se venger;

Ils en jurent la Peur, le Dieu Mars

Un tel serment annonce de la part de ces Chess une vengeance désespérée. Mais si cette vengeance ne doit point tomber sur leur spectateur, d'où naît sa crainte?

De l'affociation de certaines idées.

Celle de la terreur s'affocie toujours dans la mémoire, à l'idée de force & de puissance. Elle s'y unit comme l'idée

de l'effet à l'idée de sa cause.

Suis-je favori d'un Roi où d'une Fée? Ma tendre, ma respectueuse amitié est toujours mèlée de quelque crainte; & dans le bien qu'ils me sont, j'apperçois toujours le mal qu'ils peu-

vent me faire.

Au reste, si le sentiment de la douleur, comme je l'ai déja dit, est le plus vis, & si c'est à l'impression la plus vive, lorsqu'elle n'est pas trop pénible, qu'on donne le nom de sublime, il faut, comme l'expérience le prouve, que la sensation du sublime renferme toujours celle d'une terreur commencée.

C'est ce qui différencie de la maniere

la plus nette le sublime du beau.

Du Sublime des idées Spéculatives.

Est-il quelques idées philosophiques auxquelles les Rhéteurs donnent le nom de sublimes? Aucune. Pourquoi? C'est qu'en ce genre, les idées les plus générales & les plus fécondes, ne sont senties que du petit nombre de ceux qui peuvent en appercevoir rapidement toutes les conséquences.

De telles pensées peuvent, sans doute, réveiller en eux un grand nombre de sensations, ébranler une longue chaîne d'idées, qui, saisses aussi-tôt que présentées, excitent en eux des impressions vives; mais non de l'espece de celles aux-quelles on donne le nom de sublimes.

S'il n'est point d'axiomes géométriques, cités comme sublimes par les Rhéteurs, c'est qu'on ne peut donner ce nom à des idées auxquelles les ignorants, & par conséquent la plupart des

hommes, font infensibles.

Il est donc évident.

1°. Que le beau est ce qui fait, sur la plupart des hommes, une impression forte.

2°. Que le sublime est ce qui fait sur nous une impression encore plus forte; impression toujours mêlée d'un certain sentiment de respect ou de terreur commencée.

3°. Que la beauté d'un ouvrage a pour mesure l'impression plus ou moins

vive qu'il fait fur eux.

4°. Que toutes les regles de la Poétique proposées par les Rhéteurs, ne font que les moyens divers d'exciter dans les hommes des sensations agréables ou fortes.



De la variété & simplicité requiscs dans tous les ouvrages, & sur-tout dans les ouvrages d'agréments.

Pourquoi desire-t-on tant de variété dans les ouvrages d'agréments? C'est, dit la Mothe, que

L'ennui naquit, un jour, de l'uniformité.

Des sensations monotones cessent bien-tôt de faire sur nous une impression vive & agréable. Il n'est point de beaux objets, dont, à la longue, la contemplation ne nous lasse. Le soleil est beau; & cependant la petite sille, dans l'Orale, s'écrie, j'ai tant vu le soleil! Une jolie semme est pour un jeune amant un objet encore plus beau que le soleil. Que d'amants à la longue s'écrient pareillement, j'ai tant vu ma maîtresse! a)

a) Il est, sans doute, agréable, disoit le Président Hénault, de trouver sa maîtresse au rendez-vons; mais lorsqu'elle n'est point nouvelle, il est bien plus agréable encore de s'y rendre, & de ne l'y point trouver.

La haine de l'ennui, le besoin de sensations agréables, nous en fait sans cesse souhaiter de nouvelles. Si l'on desire en conséquence, & variété dans les détails, & simplicité dans son plan, c'est que les idées en sont plus nettes, plus distinctes, & d'autant plus propres à faire sur nous une impression vive.

Les idées difficilement saisses ne sont jamais vivement senties. Un tableau est-il trop chargé de figures? le plan d'un ouvrage est-il trop compliqué? il n'excite en nous qu'une impression, si je l'ose dire, émoussée & soible. b) Telle est la sensation éprouvée à la vue de ces Temples gothiques, que l'Architecte a surchargés de sculpture. L'œil distrait & satigué par le grand nombre

b) Le plan d'Héraclius parut d'abord trop compliqué aux gens du monde; il exigeoit trop d'attention de leur part. Boileau fait allusion à cette Tragédie dans ces Vers de son Art Poétique:

Je me ris d'un Auteur, qui, lent à s'exprimer,
De ce qu'il veut d'abord ne sait pas m'informer,
Et qui, débrouillant mal une pénible intrigue,
D'un divertissement me fait une fatigue.
J'aimerois mieux encor qu'il déclinât son
nom, &c...

des ornements, ne s'y fixe point sans

recevoir une impression pénible.

Trop de sensations à la fois font confusion: leur multiplicité détruit leurs effets. A grandeur égale, l'édifice le plus frappant est celui dont mon œil faisit facilement l'ensemble, & dont chaque partie fait fur moi l'impression la plus nette & la plus distincte. L'Architecture noble, simple & majestueuse des Grecs, sera par cette raison toujours préférée à l'Architecture légere, confuse & mal proportionnée des Goths.

Applique-t-on aux ouvrages d'esprit ce que je dis de l'Architecture; on fent que, pour faire un grand effet, il faut pareillement qu'ils se développent clairement, qu'ils présentent toujours des idées nettes & distinctes. Aussi la loi de continuité dans les idées, les images & les fentiments, a-t-elle toujours été expressément recommandée par les Rhéteurs.

all the state of the state of the

### CHAPITRE XVI.

De la loi de continuité.

I DÉE, image, sentiment, il faut dans un livre que tout se prépare & s'amene.

Une image fausse en elle-même me déplaît. Que sur la surface des mers un Peintre dessine un parterre de ro-ses: ces deux images incohérentes, hors de nature, me sont désagréables. Mon imagination ne sait où attacher la racine de ces roses, & ne devine point

quelle force en foutient la tige.

Mais une image vraie en elle même me dép'ait encore, lorsqu'elle n'est point en sa place, que rien ne l'amene & ne la prépare. On ne se rappelle pas assez souvent, que, dans les bons ouvrages, presque toutes les beautés sont locales. Je prends pour exemple une succession rapide de tableaux vrais & divers. En général, une telle succession est agréable, comme excitant en nous des sensitations vives. Cependant, pour produire cet effet, il faut encore qu'elle soit adroitement préparée.

J'aime à passer avec Iss ou la vache Io, des climats brûlés de la Torride, à ces antres, à ces rochers de glaces que le soleil frappe d'un jour oblique. Mais le contraste de ces images ne produiroit pas sur moi d'impression vive, si le Poëte, en m'annonçant toute la puissance & la jalousie de Junon, ne m'eût déja préparé à ces changements subits de tableaux.

Qu'on applique aux sentiments ce que je dis des images. Pour qu'ils fassent au théâtre une forte impression, il faut qu'ils soient amenés & préparés avec art; que ceux dont j'échausse un personnage, ne puissent absolument convenir qu'à la position où je le mets, qu'à la passion dont je l'anime. a)

n) Peu de Poëtes tragiques connoissent l'homme: peu d'entr'eux ont assez étudié les diverses passions, pour leur faire toujours parler leur propre langue. Chacune d'elles cependant a la sienne.

S'agit-il de détourner un homme d'une action dangereuse & imprudente? l'humanité se charge-t-elle de lui donner un conseil à ce sujet? elle ménage sa vanité, lui montre la vérité, mais sous les expressions les moins offensantes. Elle adoucit ensin, par le ton & le geste, ce que cette vérité a de trop amer.

La dureté la dit cruement.

La malignité la dit de la maniere la plus humiliante. Faute d'une exacte conformité entre cette position & les sentiments de mon Héros, ces sentiments deviennent faux;

L'orgueil commande impérieusement: il est fourd à toute représentation. Il veut qu'on lui obéisse fans examen.

La raison discute avec cet homme la sagesse de son action, écoute sa réponse, & la soumet au

jugement de l'intéressé.

L'ami plein de tendresse pour son ami, le contredit à regret. Ne le persuade-t-il pas? il a recours aux larmes & à la priere, le conjure par le lien facré qui unit son bonheur au sien, de ne point s'exposer au danger de cette action.

L'amour prend un autre ton; &, pour combattre la résolution de son amant, la maîtresse n'allegue d'autre motif que sa volonté & son amour. L'amant résiste-t-il? elle s'abaisse ensin à raisonner. Mais la raison n'est jamais que la

derniere ressource de l'amour.

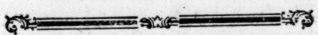
On pent donc, à la différente maniere de donner le même conseil, distinguer l'espece de caractere ou de passion qui le dicte. Mais la fontberie a-t-elle une langue particuliere? Non. Aussi le fourbe emprunte-t-il tantôt celle de l'amitié, & se reconnoît-il à la différence qu'on remarque entre le sentiment dont il se dit affecté, & celui qu'il doit avoir. Etudie-t-on la langue des passions & des caracteres différents? on trouve fouvent les Tragiques en défaut. Il en est peu, qui, faisant parler telle passion, n'emprunte quelquefois le langage d'une autre. Je ne parlerai point des Poëtes tragiques, sans citer à ce sujet Mylord Shaftesbury. Lui seul me paroît avoir en la véritable idée de la Tragédie. "L'ob-» jet de la Comédie, eft, dit-il, la correction des mœurs des particuliers: celui de la Tra& le spectateur, n'en trouvant point en lui le germe, éprouve une sensation d'autant moins vive qu'elle est plus confuse.

Passons du sentiment aux idées. Ai-je une vérité neuve à présenter au public? cette vérité, presque toujours trop escarpée pour le commun des hommes, n'est d'abord apperçue que du plus petit nombre d'entr'eux. Si je veux qu'elle les affecte généralement, il faut que, d'avance, je prépare les esprits à cette vérité, que je les y éleve par degrés, & la leur montre ensin sous un point de vue distinct & précis. Mais suffit-il à cet esset de déduire cette vérité d'un fait ou principe simple? Il faut à la netteté de l'idée joindre encore la clarté de l'expression.

C'est à cette derniere espece de clarté que se rapportent presque toutes les

regles du ftyle.

gédie doit être pareillement la correction des mœnrs des Ministres & des Souverains. Pourquoi, ajoute-t-il, ne pas intituler des Tragémes dies du nom de Roi tyran, de Monarque, ou foible, ou superstitieux, ou superbe, ou flatté? C'est l'unique moyen de rendre les Tragédies encore plus utiles."



## CHAPITRE XVII.

De la clarté du style.

A-T-ON des idées claires & vraies? ce n'est point assez. Il faut, pour les communiquer aux autres, pouvoir encore les exprimer nettement. Les mots sont les signes représentatifs de nos idées. Elles sont obscures, lorsque les signes le sont, c'est-à-dire, lorsque la signification des mots n'a pas été trèsexactement déterminée.

En général, tout ce qu'on appelle tours & expressions heureuses, ne sont que les tours & les expressions les plus propres à rendre nettement nos pensées. C'est donc à la clarté que se réduisent presque toutes les regles du style.

Pourquoi le louche de l'expression est-il, en tout écrit, réputé le premier des vices? C'est que le louche du mot s'étend sur l'idée, l'obscurcit, & s'oppose à l'impression vive qu'elle feroit.

Pourquoi veut-on qu'un Auteur foit varié dans fon style & le tour de ses phrases? C'est que les tours monotones engourdissent l'attention; c'est que l'attention une sois engourdie, les idées & les images s'offrent moins nettement à notre esprit, & ne font plus sur nous

qu'une impression foible.

Pourquoi exige-t-on précision dans le style? C'est que l'expression la plus courte, lorsqu'elle est propre, est toujours la plus claire; c'est qu'on peut toujours appliquer au style ces vers de Despréaux:

Tout ce qu'on dit de trop est fade & rebutant:

L'esprit rassassé le rejette à l'instant.

Pourquoi desire-t-on pureté & correction dans tout ouvrage? C'est que l'un & l'autre y portent la clarté.

Pourquoi lit-on enfin avec tant de plaisir les Ecrivains qui rendent leurs idées par des images brillantes? C'est que leurs idées en deviennent plus frappantes, plus distinctes, plus claires, & plus propres enfin à faire sur nous une impresson vive. C'est donc à la seule clarté que se rapportent toutes les regles du style.

Mais les hommes attachent-ils la même idée au mot style? On peut prendre ce mot en deux sens différents.

Ou l'on regarde uniquement le ftyle comme une maniere plus ou moins

heureuse d'exprimer ses idées, & c'est sous ce point de vue que je le considere.

Ou l'on donne à ce mot une signification plus étendue, & l'on confond ensemble & l'idée & l'expression de l'idée.

C'est en ce dernier sens que M. Beccaria, dans une dissertation pleine d'esprit & de sagacité, dit, que, pour bien écrire, il faut meubler sa mémoire d'une infinité d'idées accessoires au sujet qu'on traite. En ce sens, l'art d'écrire est l'art d'éveiller, dans le lecteur, un grand nombre de sensations, & l'on ne manque de style que parce qu'on manque d'idées.

Par quelle raison, en effet, le même homme écrit-il bien en un genre, & mal dans un autre? Cet homme n'i-gnore ni les tours heureux, ni la propriété des mots de sa langue. A quoi donc attribuer la foiblesse de son style? A la disette de ses idées.

Mais qu'est-ce que le public entend communément par ouvrage bien écrit? Un ouvrage fortement pensé. Le public n'en juge que l'effet total; & ce jugement est juste, lorsqu'on ne se propose point, comme je le fais ici, de distinguer les idées de la maniere de

I 6

les exprimer. Les vrais juges de cette manière sont les Ecrivains nationaux; & ce sont eux aussi qui sont la réputation du Poëte, dont le principal mérite est l'élégance de la diction.

La réputation du Philosophe, quelquesois plus étendue, est plus indépendante du jugement d'une seule nation. La vérité & la prosondeur des idées est le premier mérite de l'ouvrage philosophique, & tous les peuples en sont juges.

Que le Philosophe, en conséquence, n'imagine cependant pas pouvoir impunément négliger le coloris du style. Point d'écrits que la beauté de l'ex-

pression n'embellisse.

Pour plaire au Lecteur, il faut toujours exciter en lui des impressions vives. La nécessité de l'émouvoir, soit par la force de l'expression ou des idées, a toujours été recommandée par les Rhéteurs & les Ecrivains de tous les siecles. Les différentes regles de la Poétique, comme je l'ai déja dit, nesont que les divers moyens d'opérer cet esset.

Un Auteur est-il foible de choses? ne peut-il fixer mon attention par la grandeur de ses images ou de ses pensées? que son style soit rapide, précis & châtié: l'élégance continue est quelquesois un cache-sottise. a) Il faut qu'un Ecrivain pauvre d'idées, soit riche en mots, & substitue le brillant de l'expression à l'excellence des pen-sées.

C'est une recette dont les hommes de génie ont eux-mêmes quelquesois fait usage. Je pourrois citer en exemple certains morceaux des ouvrages de M. Rousseau, où l'on ne trouve qu'un amas de principes & d'idées contradictoires. Il instruit peu; mais son co-

loris toujours vif amuse & plait.

L'art d'écrire consiste dans l'art d'exciter des sensations. Aussi le Président de Montesquieu lui-même, a-t-il quelquesois enlevé l'admiration, étonné les esprits, par des idées encore plus brillantes que vraies. Si leur fausseté reconnue, ses idées n'ont plus fait la même impression, c'est que, dans le genre d'instruction, le seul beau est à la longue le vrai. Le vrai seul obtient une estime durable.

Au défaut d'idées, un bisarre accouplement de mots peut encore faire illu-

a) Il est peut-être aussi rare de trouver un bon Ecrivain dans un homme médiocre, qu'un mauvais dans un homme d'esprit.

sion au lecteur, & produire en lui

une fensation vive.

Des expressions fortes, b) obscures & fingulieres fuppléent, dans une premiere lecture, au vuide des penfées. Un mot bifarre, une expression surannée excite une surprise, & toute surprife une impression plus ou moins forte. Les Epîtres du Poëte Rousseau en sont la preuve.

En tout genre, & fur-tout dans le genre d'agrément, la beauté d'un ouvrage a pour mesure la sensation qu'il fait fur nous. Plus cette fensation est nette & distincte, plus elle est vive. Toute Poétique n'est que le commentaire de ce principe simple, & le déve-

Si les Rhéteurs répetent encore, les uns d'après les autres, que la perfection des ouvrages de l'art dépend de leur exacte ressemblance avec ceux de la nature, ils se trompent. L'expé-

loppement de cette regle primitive.

Point de Scholastique qui puisse dire comme Boileau:

b) Une idée fausse exige une expression obscure. L'erreur clairement exposée, est bientôt reconnue pour erreur. Ofer exprimer nettement ses idées, c'est être fur de leur vérité. En aucun genre, les Charlatans n'écrivent clairement.

<sup>&</sup>quot; Ma pensee, au grand jour, toujours s'offre n & s'expose.

rience prouve que la beauté de ces fortes d'ouvrages consiste moins dans une imitation exacte, que dans une imitation perfectionnée de cette même nature.

#### CHAPITRE XVIII.

De l'imitation perfectionnée de la Nature.

Cultive-t-on les Arts? On sait qu'il en est dont les ouvrages sont sans modeles, & dont la persection, par conséquent, est indépendante de leur ressemblance avec aucun des objets connus. Le palais d'un Monarque n'est pas modelé sur le palais de l'univers; ni les accords de notre musique sur celle des corps célestes. Leur son du moins n'a jusqu'à présent frappé aucune oreille.

Les seuls ouvrages de l'art, dont la persection suppose une imitation exacte de la nature, sont le portrait d'un homme, d'un animal, d'un fruit, d'une plante, &c. En presque tout autre genre, c'est dans une imitation embellie de cette même nature que consiste la persection de ces ouvrages.

Racine, Corneille ou Voltaire, mettent-ils un Héros en scene? ils lui font dire, de la maniere la plus courte, la plus élégante & la plus harmonieuse, précisément ce qu'il doit dire. Nul Héros cependant n'a tenu de tels difcours. Il est impossible que Mahomet, Zopire, Pompée, Sertorius, &c. quelqu'esprit qu'on leur suppose, aient,

1°. Toujours parlé en vers,

2°. Qu'ils se soient toujours fervis dans leurs entrétiens des expressions les plus courtes & les plus précises;

3°. Qu'ils aient fur le champ prononcé les discours que deux autres grands hommes, tels que Corneille & Voltaire, ont été quelquefois quinze jours ou un mois à composer.

En quoi les grands Poëtes imitentils donc la nature? En faisant toujours parler leurs personnages conformément à la passion dont ils les animent. a) A

a) Au théâtre, le Héros doit toujours parler conformément à son caractere & à sa position. Le Poëte, à cet égard ne peut être trop exactimitateur de la nature. Mais il doit l'embellir, en raffemblant dans une conversation, souvent d'une demi-heure, tous les traits de caractere épars dans toute la vie de fon Héros.

Pour peindre son avare, peut-être Moliere mit-il à contribution tous les avares de fon fiecle, comme nos Phidias, tous nos hommes forts,

as ho Edinea si

pour modeler leur Hercule.

tout autre égard, ils embellissent la nature, & font bien.

Mais comment l'embellir? toutes nos idées nous viennent par nos fens; on ne compose que d'après ce qu'on voit. Comment imaginer quelque chose hors la nature? & supposé qu'on l'imaginat, quel moyen d'en transmettre l'idée aux autres? Aussi, répondrai-je, ce qu'en description, par exemple, on entend par une composition nouvelle, n'est proprement qu'un nouvel assemblage d'objets déja connus. Ce nouvel assemblage suffit pour étonner l'imagination, & pour exciter des impressions d'autant plus vives qu'elles sont plus neuves.

De quoi les Peintres & les Sculpteurs composent-ils leur Sphynx? Des aîles de l'aigle, du corps du lion, & de la tête de la femme. De quoi sut composée la Vénus d'Appelle? Des beautés éparses sur les corps des dix plus belles filles de la Grece. C'est ainsi qu'en l'embellissant, Appelle imita la nature. A son exemple, & d'après cette méthode, les Peintres & les Poëtes ont depuis creusé les antres des Gorgones, modelé les Typhons, les Anthées, édifié les palais des Fées & des Déesses, & décoré enfin de toutes les richesses

du génie les lieux divers & fortunés de

leur habitation.

Je suppose qu'un Poëte ait à décrire les jardins de l'Amour. Jamais le sifflement mortel & glacial de Borée ne s'y fait entendre: c'est le Zéphyr, qui, fur des aîles de roses, le parcourt pour en épanouir les fleurs, & se charger de leurs odeurs. Le ciel, en ce séjour, est toujours pur & serein. Jamais l'orage ne l'obscurcit. Jamais de fange dans les champs, d'infectes dans les airs, & de viperes dans les bois. Les montagnes y sont couronnées d'orangers & de grénadiers en fleurs, les plaines couvertes d'épis ondoyants, les vallons toujours coupés de mille ruiffeaux, ou traversés par un fleuve majestueux, dont les vapeurs pompées par le foleil, & reçues dans le récipient des cieux, ne s'y condenfent jamais affez pour retomber en pluie sur la terre.

La Poésie fait-elle dans ce jardin jaillir des fontaines d'ambroisie, grossir des pommes d'or? Y a-t-elle alligné des bosquets? Conduit-elle l'Amour & Psyché sous leurs ombrages? Y sontils nuds, amoureux, & dans les bras du plaisir? jamais par sa piquure une abeille importune ne les distrait de leur ivresse. C'est ainsi que la Poésie embellit la nature, & que, de la décomposition des objets déja connus, elle recompose des êtres & des tableaux, dont la nouveauté excite la surprise, & produit souvent en nous les impressions

les plus vives & les plus fortes.

Mais quelle est la Fée dont le pouvoir nous permet de métamorphoser, de recomposer ainsi les objets, & de créer, pour ainsi dire, dans l'univers & dans l'homme, & des êtres & des sensations neuves? Cette Fée est le pouvoir d'abstraire.



#### CHAPITRE XIX.

Du Pouvoir d'abstraire.

L est peu de mots abstraits dans les langues fauvages, & beaucoup dans celles des peuples policés. Ces derniers, intéressés à l'examen d'une infinité d'objets, sentent à chaque instant le besoin de se communiquer nettement & rapidement leurs idées: c'est à cet effet qu'ils inventent tant de mots abstraits; l'étude des sciences les y néceffite.

Deux hommes, par exemple, ont à considérer une qualité commune à deux corps: ces deux corps peuvent se comparer felon leur masse, leur grandeur, leur densité, leur forme, enfin leurs couleurs diverses. Que feront ces deux hommes? Ils voudront d'abord déterminer l'objet de leur examen. Ces deux corps sont-ils blancs? Si c'est uniquement leur couleur qu'ils comparent, ils inventeront le mot blancheur: ils fixeront, par ce mot, toute leur attention sur cette qualité commune à ces deux corps, & en deviendront d'autant meilleurs juges de la différente nuance de leur blancheur.

Si les Arts & la Philosophie ont, par ce motif, dû créer en chaque langue une infinité de mots abstraits, faut-il s'étonner qu'à leur exemple, la Poésie ait fait aussi ses abstractions; qu'elle ait personnissé & déisié les êtres imaginaires de la force, de la justice, de la vertu, de la fievre, de la victoire, qui ne sont réellement que l'homme considéré en tant que fort, juste, vertueux, malade, victorieux, &c., & qu'elle ait ensin, dans toutes les religions, peuplé l'Olympe d'abstractions?

Un Poëte se fait-il l'Architecte des demeures célestes ? se charge-t-il de construire le palais de Plutus? il applique la couleur & la densité de l'or, aux montagnes au centre desquelles il place l'édifice, qui se trouve alors environné de montagnes d'or. Ce même Poëte applique-t-il à la grosseur de la pierre de taille, la couleur du rubis ou du diamant? cette abstraction lui fournit tous les matériaux nécessaires à la construction du palais de Plutus ou des murs crystallins des cieux. Sans le pouvoir d'abstraire, Milton n'eût point rassemblé dans les jardins d'Eden ou des Fées, tant de points de vue pittoresques, tant de grottes délicieus, tant de grottes délicieus, tant de beautés partagées par la nature entre mille climats divers.

C'est le pouvoir d'abstraire, qui, dans les Contes & les Romans, crée ces Pygmées, ces Génies, ces Enchanteurs, ces Princes Lutins, enfin ce Fortunatus, dont l'invisibilité n'est que l'abstraction des qualités apparentes des corps.

C'est au pouvoir d'élaguer, si je l'ose dire, d'un objet tout ce qu'il a de désectueux a), & de créer des roses sans épines, que l'homme encore doit presque toutes ses peines & ses plaisirs factices.

a) Qui présenteroit sur la scene une action tragique telle qu'elle s'est réellement passée, courroit grand risque d'ennuyer les spectateurs.

Que doit donc faire le Poète? Abstraire de cette action tout ce qui ne peut faire une impression vive & forte.

Par quelle raison, en esset, attendon toujours de la possession d'un objet plus de plaisir que cette possession ne vous en procure? Pourquoi tant de déchet entre le plaisir espéré & le plaisir senti? C'est que, dans le fait, on prend le temps & le plaisir comme il vient, & que, dans l'espérance, on jouit de ce même plaisir sans le mèlange des peines qui presque toujours l'accompagnent.

Le bonheur parfait, & tel qu'on le desire, ne se rencontre que dans les palais de l'espérance & de l'imagination. C'est-là que la Poésie nous peint comme éternels, ces rapides moments d'ivresse, que l'amour seme de loin en loin dans la carriere de nos jours. C'est-là qu'on croit toujours jouir de cette force, de cette chaleur de sentiments éprouvée une fois ou deux dans la vie, & due, sans doute, à la nouveauté des sensations qu'excitent en nous les premiers objets de notre tendresse. C'est-là qu'enfin s'exagérant la vivacité d'un plaisir rarement goûté, & souvent desiré, on se furfait le bonheur de l'opulent.

Que le hasard ouvre à la pauvreté le sallon de la richesse, lorsqu'éclairé de cent bougies, ce sallon retentit des sons d'une musique vive; alors frappé de l'éclat des dorures & de l'harmonie des instruments: que le riche est heureux, s'é-

crie l'indigent! sa félicité l'emporte autant sur la mienne, que la magnificence de ce sallon l'emporte sur la pauvreté de ma chaumiere. Cependant il se trompe; & dupe de l'impression vive qu'il reçoit, il ne sait point qu'elle est en partie l'effet de la nouveauté des sensations qu'il éprouve, que l'habitude de ces sensations émoussant leur vivacité, lui rendroit ce sallon & ce concert insipides, & qu'ensin ces plaisirs des riches sont achetés par mille soucis & mille inquiétudes.

L'indigent a, par des abstractions, écarté des richesses tous les soins & les ennuis qui les suivent b).

Sans le pouvoir d'abstraire, nos conceptions n'atteindroient point au-delà des jouissances. Or, dans le sein même des délices, si l'on éprouve encore des desirs & des regrets, c'est, comme je l'ai déja dit, un esset de la dissérence qui se trouve entre le plaisir imaginé, & le plaisir senti.

C'est le pouvoir de décomposer, de

b) Le pouvoir d'abstraire d'une condition différente de la sienne les maux qu'on n'y a point éprouvés, rend toujours l'homme envieux de la condition d'autrui. Que faire pour étousser en lui une envie si contraire à son bonheur? Le désabuser, & lui apprendre que l'homme au-dessus du besoin, est à peu près aussi heureux qu'il peut l'être.

recomposer les objets, & d'en créer de nouveaux, qu'on peut regarder non-feulement comme la source d'une infinité de peines & de plaisirs factices, mais encore comme l'unique moyen, & d'embellir la nature en l'imitant, & de persectionner les arts d'agréments.

Je ne m'étendrai pas davantage sur la beauté de leurs ouvrages. J'ai montré que leur principal objet est de nous soustraire à l'ennui; que cet objet est d'autant mieux rempli, qu'ils excitent en nous des sensations plus vives, plus distinctes, & qu'ensin, c'est toujours sur la force plus ou moins grande de ces sensations, que se mesure le degré de perfection & de beauté de ces ouvrages.

Qu'on honore, qu'on cultive donc les Beaux-Arts; ils sont la gloire de l'esprit humain c), & la source d'une infinité d'impressions délicieuses. Mais qu'on ne croie pas le riche oisif si supérieurement heureux par la jouissance de

leurs chefs-d'œuvres.

On a vu dans les premiers Chapitres de cette Section, que, sans être égaux

c) L'homme instruit par les découvertes de ses peres, a reçu l'héritage de leurs pensées: c'est un dépôt qu'il est chargé de transmettre à ses descendants, augmenté de quelques-unes de ses propres idées. Que d'hommes à cet égard meurent banqueroutiers!

# SON ÉDUCAT. Sed. VIII. 217

en richesses & en puissance, tous les hommes étoient également heureux, du moins dans les dix ou douze heures de la journée employées à la satisfaction de

leurs divers besoins physiques.

Quant aux dix ou douze autres heures, c'est-à-dire, à celles qui séparent un besoin satisfait d'un besoin renaisfant, j'ai prouvé qu'elles font remplies de la maniere la plus agréable, lorsqu'elles font confacrées à l'acquisition des moyens de pourvoir abondamment à nos besoins & à nos amusements. Que puisje pour confirmer la vérité de cette opinion? sinon m'arrêter encore un moment à considérer lesquels sont les plus fûrement heureux, ou de ces opulents oisifs, si fatigués de n'avoir rien à faire, ou de ces hommes que la médiocrité de leur fortune nécessite à un travail journalier, qui les occupe sans les fatiguer?



#### CHAPITRE XX.

De l'impression des Arts d'agréments sur l'Opulent oisif.

Un riche est-il, par ses emplois, nécessité à un travail que l'habitude lui rend agréable? un riche s'est-il fait des occupations? il peut, comme l'homme d'une fortune médiocre, facilement

échapper à l'ennui.

Mais où trouver des riches de cette espece? Quelquesois en Angleterre, où l'argent ouvre la carriere de l'ambition. Par-tout ailleurs, la richesse, compagne de l'oisiveté, est passive dans presque tous ses amusements. Elle les attend des objets environnants; & peu de ces objets excitent en elle des sensations vives. De telles sensations ne peuvent d'ailleurs, ni se succéder rapidement, ni se renouveller chaque instant. La vie de l'oisis s'écoule donc dans une insipide langueur.

En vain le riche a raffemblé près de lui les arts d'agréments: ces arts ne peuvent lui procurer fans cesse des impressions nouvelles, ni le soustraire longtemps à son ennui. Sa curiosité est si tôt émoussée, l'oisif est si peu sensible, les chefs-d'œuvres des Arts sont sur lui des impressions si peu durables, qu'il faudroit, pour l'amuser, lui en présenter sans cesse de nouveaux. Or tous les Artistes d'un empire ne pourroient à cet égard subvenir à ses besoins.

Il ne faut qu'un moment pour admirer: il faut un siecle pour faire des choses admirables. Que de riches oisifs, sans éprouver de sensations agréables, passent journellement sous ce magnisique portail du vieux Louvre, que l'é-

ranger contemple avec étonnement!
Pour sentir la difficulté d'amuser un riche oisif, il faut observer, qu'il n'est pour l'homme que deux états: l'un, où il est passif; l'autre, où il est actif.

## CHAPITRE XXI.

De l'état actif & passif de l'homme.

Dans le premier de ces états, l'homme peut sans ennui supporter assez longtemps la même sensation. Il ne le peut dans le second. Je puis pendant six heures faire de la musique, & ne puis sans dégoût assister trois heures à un concert.

K 2

Rien de plus difficile à amuser, que la passive oisseté. Tout la dégoûte. C'est ce dégoût universel qui la rend juge si sévere des beautés des arts, & qui lui fait exiger tant de perfection dans leurs ouvrages. Plus sensible & moins ennuyée,

elle seroit moins difficile.

Quelles impressions vives les arts d'agréments exciteroient - ils dans l'oisis? Si les arts nous charment, c'est en retraçant, en embellissant à nos yeux l'image des plaisirs déja éprouvés; c'est en rallumant le desir de les goûter encore. Or quel desir réveillent-elles dans un homme, qui, riche assez pour acheter tous les plaisirs, en est toujours rassassiée?

En vain la Danse, la Peinture, les Arts enfin les plus voluptueux, & les plus spécialement confacrés à l'amour, en rappellent l'ivresse & les transports; quelle impression feront-ils sur celui, qui, fatigué de jouissance, est blasé sur ce plaisir? Si le riche court les bals & les spectacles, c'est pour changer dennui, & par ce changement en adoucir le mal-aise.

Tel est en général le sort des Princes. Tel sut celui du fameux Bonnier. A peine avoit-il sormé un souhait, que la Fée de la richesse venoit le remplir. Bonnier étoit ennuyé de semmes, de concerts, de spectacles: malheureux qu'il étoit, il n'avoit rien à desirer. Moins

riche, il eût eu des desirs.

Le desir est le mouvement de l'ame : privée de desirs, elle est stagnante. Il faut desirer pour agir, & agir pour être heureux. Bonnier mourut d'ennui au milieu des délices.

On ne jouit vivement qu'en espérance. Le bonheur réside moins dans la possession que dans l'acquisition des ob-

iets de nos desirs.

Pour être heureux, il faut qu'il manque toujours quelque chose à notre félicité. Ce n'est point après avoir acquis vingt millions, mais en les acquérant, qu'on est vraiment fortuné. Ce n'est point après avoir prospéré, c'est en prospérant, qu'on est heureux. L'ame alors, toujours en action, toujours agréablement remuée, ne connoît point l'ennui.

D'où naît la passion effrénée des Grands pour la chasse! De ce que, passifs dans presque tous leurs autres amusements, par conséquent toujours ennuyés, c'est à la chasse seule qu'ils sont forcément actifs. On l'est au jeu. Aussi le joueur en est il d'autant moins accessible à l'ennui a).

a) Le jeu n'est pas toujours employé comme remede à l'ennui. Le petit jeu, le jeu de com-

Cependant, ou le jeu est gros, ou il est petit, Dans le premier cas, il est inquiétant, & quelquefois suneste: dans le second, il est presque toujours insi-

pide.

Cette riche & passive oissveté, si enviée de tous, & qui, dans une excellente forme de Gouvernement, ne se montreroit peut-être pas sans honte, n'est donc pas aussi heureuse qu'on l'imagine: elle est souvent exposée à l'ennui.



# CHAPITRE XXII.

C'est aux Riches que se fait le plus vivement sentir le besoin des richesses.

Si l'opulent oisif ne se croit jamais assez riche, c'est que les richesses qu'il possede ne suffisent point encore à son bonheur. A-t-il des Musiciens à ses gages? Leurs concerts ne remplissent point le vuide de son ame? Il lui faut de plus des Architectes, un vaste palais, une cage immense, pour rensermer un triste oiseau.

merce, est quelquefois un cache-sottise. L'on joue souvent, dans l'espoir de n'être pas reconnu pour ce qu'on est.

Il desire, en outre, des équipages de chasse, des bals, des setes, &c. L'ennui est un gouffre sans sonds, que ne peuvent combler les richesses d'un empire, & peut-être celles de l'univers entier. Le travail seul le remplit. Peu de fortune sussit à la félicité du citoyen laborieux. Sa vie uniforme & simple s'écoule sans orages. Ce n'est point sur la tombe de Crésus, a) mais sur celle de Baucis, qu'on grava cette épitaphe:

Sa mort fut le soir d'un beau jour.

De grands trésors sont l'apparence du bonheur, & non sa réalité. Il est plus de vraie joie dans la maison de l'aisance que dans celle de l'opulence, & l'on soupe plus gaiement au cabaret que chez le Président Hénault.

Qui s'occupe, se soustrait à l'ennui. Aussi l'ouvrier dans sa boutique, le Mar-

a) Si la félicité étoit toujours compagne du pouvoir. quel homme eût été plus heureux que le Callife Abdoulrahman? Cependant telle fut l'inscription qu'il fit graver sur sa tombe: "Honneurs; ,, richesses, puissance souveraine; j'ai joui de ,, tout. Estimé & craint des Princes mes contem-,, porains, ils ont envié mon bonheur; ils ont ,, été jaloux de ma gloire; ils ont recherché mon ,, amitié. J ai dans le cours de ma vie exactement ,, marqué tous les jours où j'ai goûté un plaisir ,, pur & véritable; & dans un regne de cinquante ,, années, je n'en ai compté que quatorze. ,,

chand à fon comptoir, est souvent plus heureux que son Monarque. Une fortune médiocre nous nécessite à un travail journalier. Si ce travail n'est point excessif, si l'habitude en est contractée, il nous devient dès-lors agréable b). Tout homme qui, par cette espece de travail, peut pourvoir à ses besoins physiques & à celui de ses amusements, est à-peuprès auffi heureux qu'il le peut être. c) Mais doit-on compter l'amusement parmi les besoins? Il faut à l'homme, comme à l'enfant, des moments de recréation ou de changement d'occupations. Avec quel plaifir l'Ouvrier & l'Avocat quittent-ils, l'un fon attelier, & l'autre son cabinet, pour la Comédie! S'ils font plus fensibles à ce spectacle que l'homme du monde, c'est que les fensations qu'ils y éprouvent, moins

b) On ignore encore ce que peut sur nous l'habitude. On est, dit-on, bien nourri, bien couché à la Bastille, & l'on y meurt de chagrin. Pourquoi? C'est qu'on y est privé de sa liberté, c'està-dire, qu'on n'y vaque point à ses occupations ordinaires.

c) La condition de l'ouvrier, qui, par un travail modéré, pourvoit à ses besoins & à ceux de sa famille, est de toutes les conditions peut-être la plus heureuse. Le besoin qui nécessite son esprit à l'application, son corps à l'exercice, est un préservatif contre l'ennui & les maladies. Or, l'ennui & les maladies sont des maux; la joie & la santé, des biens.

émoussées par l'habitude, sont pour eux

plus nouvelles.

A-t-on d'ailleurs contracté l'habitude d'un certain travail de corps & d'esprit? ce besoin satisfait, l'on devient sensible aux amusements mêmes où l'on est passif. Si ces amusements sont insipides au riche oisse, c'est qu'il fait du plaisir son affaire, & non son délassement. Le travail auquel jadis l'homme sut, dit-on, condamné, ne sut point une punition céleste, mais un biensait de la nature. Travail suppose desir. Est-on sans desir? on végete sans principes d'activité. Le corps & l'ame restent, si je l'ose dire, dans la même attitude. d) L'occupation est le bonheur de l'homme; e) Mais

KS

d) Une des principales causes de l'ignorance & de l'inertie des Africains, est la fertilité de cette partie du monde : elle fournit presque sans culture à tous les besoins. L'Africain n'a donc point intérêt de penser. Aussi pense-t-il peu. On en peut dire autant du Caraïbe. S'il est moins industrieux que le Sauvage du nord de l'Amérique, c'est que, pour se nourrir, ce dernier a besoin de plus d'industrie.

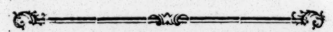
e) Pour le bonheur de l'homme, il faut que le plaisir soit le prix du travail, mais d'un travail modéré. Si la nature cût d'elle-même pourvu à tous ses besoins, elle lui cût fait le plus suneste des dons. Les hommes cussent croupi dans la langueur; la riche oisiveté cût été sans ressource contre l'ennui. Quel palliatif à ce mal? Aueun. Que tous les citoyens soient sans besoins, ils seront

pour s'occuper & se mouvoir, que fautil? Un motif. Quel est le plus puissant & le plus général? La faim. C'est elle, qui, dans les campagnes, commande le labour au cultivateur, & qui, dans les forêts, commande la pêche & la chasse au sauvage.

Un besoin d'une autre espece anime l'Artiste & l'homme de Lettres. C'est le besoin de la gloire, de l'estime publique, & des plaisirs dont elle est repré-

fentative.

Tout besoin, tout desir nécessite au travail. En a-t-on de bonne heure contracté l'habitude? il est agréable. Faute de cette habitude, la paresse le rend odieux; & c'est à regret qu'on seme, qu'on cultive & qu'on pense.



# CHAPITRE XXIII.

De la puissance de la Paresse.

Les peuples ont-ils à choisir entre la profession de volcur ou de cultivateur? c'est la premiere qu'ils embrassent. Les hommes en général sont paresseux: ils

également opulents. Où le riche oisif trouveroit-il alors des hommes qui l'amusent?

préféreront presque toujours les fatigues, la mort & les dangers, au travail de la culture. Mes exemples sont la grande nation des Malais, partie des Tartares & des Arabes, tous les habitants du Taurus, du Caucase, & des

hautes montagnes de l'Asie.

Mais, dira-t-on, quel que foit l'amour des hommes pour l'oissveté, s'il est des peuples voleurs & redoutés comme plus aguerris & plus courageux, n'est-il pas aussi des nations cultivatrices? Oui, parce que l'existence des peuples voleurs suppose celle des peuples riches & volables. Les premiers font peu nombreux, parce qu'il faut beaucoup de moutons pour nourrir peu de loups; parce que des peuples voleurs habitent des montagnes stériles & inaccessibles, & ne peuvent que dans de femblables retraites réfilter à la puissance d'une nation nombreuse & cultivatrice. Or s'il est vrai qu'en général les hommes soient pirates & voleurs, toutes les fois que la position physique de leur pays leur permet de l'être impunément. l'amour du vol leur est donc naturel. Sur quoi cet amour est-il fondé? Sur la paresse, c'est-à-dire, sur l'envie d'obtenir avec le moins de peine possible l'objet de leurs desirs.

K 6

L'oisiveté est dans les hommes la cause fourde des plus grands essets. C'est faute de motifs assez puissants pour s'arracher à la paresse, que la plupart des Satrapes, aussi voleurs & plus oisifs que les Malais, sont encore plus ennuyés & plus malheureux.

## CHAPITRE XXIV.

Une fortune médiocre assure le bonheur du citoyen.

Si l'habitude rend le travail facile; si l'on fait toujours sans peine ce que l'on refait tous les jours; si tout moyen d'acquérir un plaisir, doit être compté parmi les plaisirs, une fortune médiocre, en nécessitant l'homme au travail, assure d'autant plus sa félicité, que le travail remplit toujours de la maniere la plus agréable, l'espace de temps qui sépare un besoin satisfait d'un besoin renaissant, &, par conséquent, les douze & seules heures de la journée où l'on suppose le plus d'inégalité dans le bonheur des hommes.

Un Gouvernement accorde-t-il à ses sujets la propriété de leurs biens, de leur vie & de leur liberté? s'oppose-t-il à la trop inégale répartition des richesses nationales? conserve-t-il enfin tous les citoyens dans un certain état d'aisance? il leur a fourni à tous, les moyens d'être à-peu-près aussi heureux qu'ils le peuvent être.

Sans être égaux en richesses, en dignités, les individus peuvent donc l'être en bonheur. Mais quelque démontrée que soit cette vérité, est-il un moyen de la persuader aux hommes? Et comment les empêcher d'associer perpétuellement dans leur mémoire l'idée de bonheur à l'idée de richesses?

#### CHAPITRE XXV.

De l'Association des idées de bonheur & de richesses dans notre mémoire.

En tout pays où l'on n'est assuré de la propriété, ni de ses biens, ni de sa vie, ni de sa liberté, les idées de bonheur & de richesses doivent souvent se consondre. On y a besoin de protecteurs, & richesse sait protection.

Dans tout autre, on peut s'en former des idées distinctes. Si des Fakirs, à

l'aide d'un Catéchisme religieux, perfuadent aux hommes les absurdités les plus grossieres, par quelle raison, à l'aide d'un Catéchisme moral, ne leur persuaderoit-on pas qu'ils sont heureux, lorsque, pour l'ètre, il ne leur manque que de se croire tels? a) Cette croyance fait partie de notre félicité. Qui se croit insortuné, le devient. Mais peut-on s'aveugler sur ce point important? Quels sont donc les grands ennemis de notre bonheur? L'ignorance & l'envie.

L'envie, louable dans la premiere jeunesse, tant qu'elle porte le nom d'émulation, devient une passion funeste, lorsque dans l'âge avancé elle a pris celui d'envie.

a) Deux causes habituelles du matheur des hommes : d'une part , ignorance du peu qu'il fuut pour être beureux ; de l'autre, besoins imaginaires, Et desirs sans bornes. Un Négociant est-il riche? Il vent être le plus riche de sa ville. Un homme est-il Roi? Il veut-être le plus puissant des Rois-Ne faudroit-il pas fe rappeller quelquefois avec Montaigne, qu'uss, soit sur le trône, soit sur un escabeau, on n'est jamais assis que sur son cul; que si le pouvoir & les richesses sont des moyens de se rendre heureux, il ne faut pas confondre les moyens avec la chose même; qu'il ne faut pas acheter par trop de foins, de travaux & de dangers ce qu'on peut avoir à meilleur compte; & qu'enfin, dans la recherche du bonheur, on ne doit point oublier que c'est le bonheur qu'on cherche?

Qui l'engendre? L'opinion fausse & exagérée qu'on se forme du bonheur de certaines conditions. Quel moyen de détruire cette opinion? C'est d'éclairer les hommes. C'est à la connoissance du vrai, qu'il est réservé de les rendre meilleurs: elle seule peut étousser cette guerre intestine, qui, sourdement & éternellement allumée entre les citoyens de professions & de talents différents, divise presque tous les membres des sociétés policées.

L'ignorance & l'envie, en les abreuvant du fiel d'une haine injuste & réciproque, leur a trop long temps caché celle d'une vérité importante. C'est que peu de fortune, comme je l'ai prouvé, suffit à leur félicité. b) Qu'on ne regarde point cet axiome comme un lieu commun de chaire ou de collège. Plus on l'approfondira, plus on en fentira la

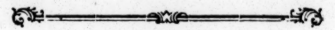
vérité.

Si la méditation de cet axiome peut persuader de leur bonheur une infinité

b) Des hommes, qui, de l'état d'opulence, paffent à celui de la médiocrité, font, sans doute, malheureux. Ils ont dans leur premier état contractédes goûts qu'ils ne peuvent satisfaire dans le second. Aussi ne parlé-je ici que des hommes, qui, nés sans fortune, n'ont point d'habitudes à vaincre. Peu de richesses suffit au bonheur de ces derniers, du moins dans les pays où l'opulence n'est point un titre à l'estime publique.

232 de gen

de gens auxquels, pour être heureux, il ne manque que de se croire tels, cette vérité n'est donc point une de ces maximes spéculatives inapplicables à la pratique.



## CHAPITRE XXVI.

De l'utilité éloignée de mes principes.

Si le premier j'ai prouvé la possibilité d'une égale répartition de bonheur entre les citoyens, & géométriquement démontré cette importante vérité, je suis heureux; je puis me regarder comme le biensaicteur des hommes, & me dire:

Tout ce que les Moralistes ont publié fur l'égalité des conditions, tout ce que les Romanciers ont débité du Talisman d'Orosmane, n'étoit que l'appercevance encore obscure de ce que j'ai prouvé.

Si l'on me reprochoit d'avoir trop long-temps insisté sur cette question, je répondrois, que la félicité publique se composant de toutes les félicités particulieres, pour savoir ce qui constitue le bonheur de tous, il falloit savoir ce qui constitue le bonheur de chacun, & montrer que s'il n'est point de Gouvernement où tous les hommes puissent être également puissants & riches, il n'en est aucun où ils ne puissent être également heureux: qu'enfin, il est telle Législation où (sauf des malheurs particuliers) il n'y auroit d'autres infortunés que des foux.

Mais une égale répartition de bonheur entre les citoyens, suppose une moins inégale répartition des richesses nationales. Or, dans quel Gouvernement de l'Europe établir maintenant cette répartition? L'on n'en apperçoit point, sans doute, la possibilité prochaine. Cependant l'altération qui se fait journellement dans la constitution de tous les empires, prouve qu'au moins cette possibilité n'est point une chimere platonicienne.

Dans un temps plus ou moins long, s'il faut, disent les sages, que toutes les possibilités se réalisent, pourquoi désespérer du bonheur sutur de l'humanité? Qui peut assurer que les vérités ci-dessus établies lui soient toujours inutiles?

Il est rare, mais nécessaire dans un temps donné, qu'il naisse un Pen, un Manco-Capac, pour donner des loix à des sociétés naissantes. Or, supposé (ce qui peut-être est plus rare encore) que, jaloux d'une gloire nouvelle, un tel homme voulût, sous le titre d'ami

des hommes, confacrer son nom à la postérité, & qu'en conséquence plus occupé de la composition de ses loix & du bonheur des peuples, que de l'accroissement de sa puissance, cet homme voulût faire des heureux & non des esclaves; nul doute, comme je le prouve-rai, Section IX, qu'il n'apperçût dans les principes que je viens d'établir, le germe d'une législation neuve, & plus conforme au bonheur de l'humanité.



# SECTION IX.

ZUZ=

De la possibilité d'indiquer un bon plan de législation.

Des obstacles que l'ignorance met à sa publication.

Du ridicule qu'elle jette sur toute idée nouvelle, Etoute étude approsondie de la Morale Et de la Politique.

De l'inconstance quelle suppose dans l'esprit humain: inconstance incompatible avec la durée de bonnes loix.

Du danger imaginaire auquel (si l'on en croit l'ignorance) la révélation d'une idée neuve, Es sur-tout des vrais principes des loix, doit exposer les empires.

De la trop funeste indifférence des hommes pour l'examen des vérités morales ou politiques.

Du nom de vraies ou de fausses, donné aux mêmes opinions, selon l'intérêt momentané qu'on a de les croire telles ou telles.

## CHAPITRE L

De la Difficulté de tracer un bon plan de législation.

Peu d'hommes célebres ont écrit sur la Morale & la Législation. Quelle est la cause de leur silence? Seroit-ce la grandeur, l'importance du sujet, le grand nombre d'idées, enfin l'étendue d'esprit nécessaire pour le bien traiter? Non. Leur silence est l'esfet de l'indissérence du public pour ces sortes d'ouvrages.

En ce genre, un excellent écrit, regardé tout au plus comme le rêve d'un homme de bien, devient le germe de mille discussions, la source de mille disputes, que l'ignorance des uns & la mauvaise soi des autres rendent interminables. Quel mépris n'affiche-t-on pas pour un ouvrage dont l'utilité éloignée est toujours traitée de chimere platonicienne!

Dans tout pays policé & déja soumis à certaines loix, à certaines mœurs, à certaines préjugés, un bon plan de légis-lation, presque toujours incompatible avec une infinité d'intérêts personnels, d'abus établis, & de plans déja adoptés, paroîtra donc toujours ridicule. En démontrât-on l'excellence, elle seroit longtemps contestée.

Cependant si, jaloux d'éclairer les nations sur l'objet important de leur bonheur, un homme d'un caractere élevé & nerveux vouloit affronter ce ridicule, me seroit-il permis de l'avertir, que le public se prête avec peine à l'examen d'une question compliquée, & que s'il est un moyen de fixer son attention sur le problème d'une excellente législation, c'est de le simplifier, & de le réduire à deux

propositions?

L'objet de la premiere seroit, la découverte des loix porpres à rendre les hommes les plus heureux possibles, à leur procurer, par conséquent, tous les amusements & les plaisirs compatibles avec le bien public.

L'objet de la seconde seroit, la découverte des moyens par lesquels on peut faire insensiblement passer un peuple de l'état de malheur qu'il éprouve, à l'état de bonheur dont il peut jouir.

Pour résoudre la premiere de ces propositions, il faudroit prendre exemple sur les Géometres. Leur propose-t-on un problème compliqué de méchanique? que font-ils? Ils le simplifient; ils calculent la vîtesse des corps en mouvement, sans égard à leur densité, à la résistance des sluides environnants, au frottement des autres corps, &c.

Il faudroit donc, pour résoudre la premiere partie du problème d'un excellente législation, n'avoir pareillement égard, ni à la résistance des préjugés, ni au frottement des intérêts contraires & personnels, ni aux mœurs, ni aux loix, ni aux usages déja établis. Il faudroit se regarder comme le fondateur d'un Ordre religieux, qui, dictant sa regle monastique, n'a point égard aux habitudes, aux préjugés de ses sujets suturs.

Il n'en seroit pas ainsi de la seconde partie de ce même problème. Ce n'est pas d'après ses seules conceptions, mais d'après la connoissance des loix & des mœurs actuelles d'un peuple, qu'on peut déterminer les moyens de changer peu-à-peu ces mêmes mœurs, ces mêmes loix, &, par des degrés insensibles, de faire passer un peuple de sa législation actuelle à la meilleure possible.

Une différence essentielle & remarquable entre ces deux propositions, c'est que la premiere une fois résolue, sa solution (sauf quelques différences occasionnées par la position particuliere d'un pays) est générale, & la même

pour tous les peuples.

Au contraire, la solution de la seconde doit être dissérente selon la sorme dissérente de chaque Etat. On sent que les Gouvernements Turc, Suisse, Espagnol ou Portugais, doivent nécessairement se trouver à des distances plus ou moins inégales d'une parsaite législation.

S'il ne faut que du génie pour résoudre la premiere de ces propositions; pour résoudre la seconde, il faut, au génie, joindre la connoissance des mœurs & des principales loix du peuple dont on veut infensiblement changer la législation.

En général, pour bien traiter une pareille question, il est nécessaire d'avoir du moins sommairement étudié les coutumes & les préjugés des peuples de tous les siccles & de tous les pays. On ne persuade les hommes que par des faits: on ne les instruit que par des exemples. Celui qui se resuse au meilleur raisonnement, se rend au fait souvent le plus équivoque.

Mais ces faits acquis, quelles seroient les questions dont l'examen pourroit donner la folution du problème de la meilleure législation? Je citerai celles qui se présentent les premieres à mon esprit.



#### CHAPITRE II.

Des premieres Questions à se faire, lorsqu'on veut donner de bonnes loix.

On peut se demander:

1°. Quel motif a rassemblé les hommes en société? Si la crainte des bêtes féroces, la nécessité de les écarter des

habitations, de les tuer, pour assurer sa vie & sa subsistance; ou si quelqu'autre motif de cette espece ne dut point former les premieres peuplades?

2°. Si les hommes, une fois réunis, & successivement devenus chasseurs, pasteurs & cultivateurs, ne furent pas forcés de faire entr'eux des conventions

& de se donner des loix?

3°. Si ces loix pouvoient avoir d'autre fondement que le desir commun d'assurer la propriété de leurs biens, de leur vie & de leur liberté, exposée dans l'état de non-société, comme dans celui du despotisme, à la violence du plus fort?

4°. Si le pouvoir arbitraire sous lequel un citoyen reste exposé aux insultes de la force & de la violence, où l'on lui ravit jusqu'au droit de la désense naturelle, peut être regardé comme une

forme de Gouvernement?

5°. Si le despotisme, en s'établissant dans un empire, n'y rompt pas tous les liens de l'union sociale? Si les mêmes motifs, si les mêmes besoins qui réunirent d'abord les hommes, ne leur commandent point alors la dissolution d'une société, où, comme en Turquie, l'on n'a la propriété ni de ses biens, ni de sa vie, ni de sa liberté; où les citoyens ensin, toujours en état de guerre les uns

uns contre les autres, ne reconnoissent d'autres droits que la force & l'adresse?

6°. Si les propriétés peuvent être long-temps respectées, sans entretenir, comme en Angleterre, un certain équilibre de puissance entre les différentes

classes des citoyens?

7°. S'il est un moyen de maintenir la durée de cet équilibre, & si son entretien n'est pas absolument nécessaire pour s'op poser efficacement aux efforts continuels des Grands, pour s'emparer des propriétés des petits?

8°. Si les moyens proposés à ce sujet par M. Hume, dans son petit, mais excellent traité d'une République parfaite, sont suffisants pour opérer cet

effet ?

9°. Si l'introduction de l'argent dans fa République a) n'y produiroit point, à la longue, cette inégale répartition de richesses, qui fournit au puissant les fers dont il enchaîne ses concitoyens?

10°. Si l'indigent a réellement une patrie? si la non-propriété doit quelque chose au pays où elle ne possede rien? si l'extrême pauvreté, toujours aux gages des riches & des puissants, n'en doit pas

a) L'or, corrupteur des mœurs des nations, est une Fée qui souvent y métamorphose les honnêtes gens en frippons. Lycurgue, qui le savoit bien, chassa cette Fée de Lacédémone.

fouvent favoriser l'ambition? si l'indigent enfin n'a pas trop de besoins pour avoir des vertus.

11°. Si, par la subdivision des propriétés, les loix ne pourroient pas unir l'intérêt du grand nombre des habitants à

l'intérêt de la Patrie?

12°. Si, d'après l'exemple des Lacédémoniens, dont le territoire, partagé en trente-neuf mille lots, étoit distribué aux trente-neuf mille familles qui formoient la nation, on ne pourroit pas, en supposant la trop grande multiplication des citoyens, assigner à chaque famille un terrein plus ou moins étendu, mais toujours proportionné au nombre de ceux qui la composent b)?

13°. Si la distribution moins inégale des terres & des richesses c), n'arracheroit point une infinité d'hommes au

b) Dans cette supposition, pour conserver une certaine égalité dans le partage des biens, il faudroit donc, à mesure qu'une famille s'éteint, qu'elle cédât partie de ses propriétés à des familles voisines & plus nombreuses. Pourquoi non?

c) Le nombre des propriétaires est-il très-petit dans un empire, relativement au grand nombre de ses habitants? la suppression même des impôts n'arracheroit point ces derniers à la misere. Le seul moyen de les soulager, seroit de lever une taxe sur l'Etat ou le Clergé, & d'en employer le produit à l'achat de petits sonds, qui, distribués tous les ans aux plus pauvres familles, multiplieroit chaque année le nombre des possesseurs.

malheur réel qu'occasionne l'idée exagérée qu'ils se forment, de la félicité du riche d)? idée productrice de tant d'inimitiés entre les hommes, & de tant d'indifférence pour le bien public.

nombre de loix saines & claires qu'il faut gouverner les peuples? si du temps des Empereurs, & lorsque la multiplicité des loix obligea de les rassembler dans les Codes Justinien, Trébonien, &c. les Romains étoient plus vertueux & plus heureux que lors de l'établissement des loix des douze Tables?

15°. Si la multiplicité des loix n'en occasionne pas l'ignorance & l'inexécution?

d) Le spectacle du luxe est, sans doute, un accroissement de malheur pour le pauvre. Le riche le sait, & ne retranche rien de ce luxe. Que lui importe le malheur de l'indigent? Les Princes eux-mêmes y sont peu sensibles : ils ne voient dans leurs sujets qu'un vil bétail. S'ils le nourrissent, c'est qu'il est de leur intérêt de le multiplier. Tous les Gouvernements parlent de population. Mais quel empire faut-il peupler? Celui dont les sujets sont heureux. Les multiplier dans un mauvais Gouvernement, c'est former le barbare projet d'y multiplier ses miserables; c'est fournir à la tyrannie de nouveaux instruments pour s'afservir de nouvelles nations, & les rendre pareillement infortunées : c'est étendre les malheurs de l'humanité.

16°. Si cette même multiplicité de loix, souvent contraires les unes aux autres, ne nécessite pas les peuples à charger certains hommes & certains corps de leur interprétation? si les hommes & les corps chargés de cette interprétation, ne peuvent point, en changeant insensiblement ces mêmes loix, en faire les instruments de leur ambition? si l'expérience enfin ne nous apprend pas, que, par-tout où il y a beaucoup de loix, il y a peu de justice?

17°. Si dans un Gouvernement sage, on doit laisser subsister deux autorités indépendantes & suprèmes : telles sont

la temporelle & la fpirituelle?

18°. Si l'on doit limiter la grandeur

des villes?

19°. Si leur extrème étendue permet de veiller à l'honnêteté des mœurs? si dans les grandes villes on peut faire usage du supplice si salutaire de la honte & de l'infamie e), & si dans une ville, comme Paris ou Constantinople, un citoyen, en changeant de nom & de quartier, ne peut pas toujours échapper à ce supplice?

20°. Si par une Ligue fédérative plus parfaite que celle des Grecs, un certain

e) Dans un Gouvernement sage, le supplice de la honte suffiroit seul pour contenir le citoyen dans son devoir.

nombre de petites Républiques ne se mettroient pas à l'abri, & de l'invasion de l'ennemi, & de la tyrannie d'un ci-

toven ambitieux?

partage at en trente provinces ou Républiques, un pays grand comme la France; où l'on assignat à chacun de ces Etats un territoire à peu près égal; où ce territoire fût circonscrit & sixé par des bornes immuables; où sa possession ensin sût garantie par les vingt-neus autres Républiques, il est à présumer qu'une de ces Républiques pût asservir les autres, c'est-à-dire, qu'un seul homme se battît avec avantage contre

vingt-neuf?

22°. Si dans la supposition où toutes ces Républiques seroient gouvernées par les mêmes loix; où chacun de ces petits Etats, chargé de sa police intérieure & de l'élection de ses Magistrats, répondroit à un Conseil supérieur; où ce Conseil supérieur, composé de quatre Députés de chaque République, & principalement occupé des affaires de la guerre & de la politique, seroit cependant chargé de veiller à ce que chacune de ces Républiques ne réformât ou ne changeât sa législation que du consentement de toutes; où d'ailleurs l'objet des loix seroit d'élever les ames, d'exalter

les courages, & d'entretenir une discipline exacte dans les armées: si dans une telle supposition, le corps entier de ces Républiques ne seroit pas toujours assez puissant, pour s'opposer efficacement aux projets ambitieux de leurs voisins & de leurs concitoyens f)?

23°. Si dans l'hypothese où la Législation de ces Républiques en rendit les citoyens les plus heureux possibles, & leur procurât tous les plaisirs compatibles avec le bien public; si ces mêmes Républiques ne seroient pas alors moralement assurées d'une félicité inaltérable?

24°. Si le plan d'une bonne législation ne doit pas renfermer celui d'une excellente éducation? si l'on peut donner une telle éducation aux citoyens, fans leur présenter des idées nettes de la morale, & sans en rapporter les préceptes au principe unique de l'amour du bien général? si rappellant à cet esset aux hommes les motifs qui les ont réunis en société, on ne pourroit pas leur prouver qu'il est presque toujours de

f) En général, l'injustice de l'homme n'a d'autre mesure que celle de sa puissance. Le ches-d'œuvre de la législation consiste donc à borner tellement le pouvoir de chaque citoyen, qu'il ne puisse jamais impunément attenter à la vie, aux biens, & à la liberté d'un autre. Or, ce problème n'a jusqu'à présent été nulle part mieux résolu qu'en Angleterre.

leur intérêt bien entendu, de sacrifier un avantage personnel & momentané à l'avantage national, & de mériter par ce facrifice le titre honorable de vertueux?

25°. Si l'on peut fonder la morale sur d'autres principes que sur celui de l'utilité publique? si les injustices même du despotisme, toujours commises au nom du bien public, ne prouvent pas que ce principe est réellement l'unique de la morale g)? si l'on peut y substituer l'utilité particuliere de sa famille & de sa parenté h)?

26°. Si, dans la supposition où l'on

confacreroit cet axiome:

Qu'on doit plus à sa parenté qu'à sa patrie,

un pere, dans le dessein de se conserver à sa famille, ne pourroit pas aban-

p) Lorsque le Moine enjoint d'aimer Dieu pardessus toute chose, ce Moine, s'identifiant toujours avec son Eglise & son Dieu, ne dit rien autre chose, sinon, qu'il faut aimer & respecter sui & son Eglise de préférence à tout. Celui-là seul est donc vraiment ami de sa nation, qui répete d'après les Philosophes, que tout amour doit céder à celui de la justice, & qu'il faut tout sacrisser au bien public.

b) Lamour de la patrie n'est-il plus regardé par un homme comme le premier principe de la morale, cet homme peut être bon pere, bon mari, bon fils; mais il sera toujours mauvais citoyen. Que de crimes l'amour des parents n'a-t-il pas fait

commettre!

donner son poste au moment du combat? si ce pere, chargé de la caisse publique, ne pourroit pas la piller pour en distribuer l'argent à ses enfants, & dépouiller ainsi ce qu'il doit aimer le moins pour en revêtir ce qu'il doit aimer le

plus.

27°. Si, du moment où le falut public n'est plus la suprème loi & la premiere obligation du citoyen i), il subsiste encore une science du bien & du mal? s'il est enfin une morale, lorsque l'utilité publique n'est plus la mesure de la punition ou de la récompense, de l'estime ou du mépris dus aux actions des citoyens?

28. Si l'on peut se flatter de trouver des citoyens vertueux, dans un pays où les honneurs, l'estime & les richesses

i) Est-on insensible aux maux publics qu'occasionne une mauvaise administration? est-on foiblement affecté du déshonneur de sa nation? no
partage-t-on pas avec elle la honte de ses désaites,
ou de son esclavage? on est un citoyen lâche &
vil. Pour être vertueux, il faut être malheureux
de l'infortune de ses concitoyens. Si dans l'Orient
il étoit un homme dont l'ame fût vraiment honnête & élevée, il passeroit sa vie dans les larmes;
il auroit pour la plupart des Visirs la même horreur qu'on eut jadis en France pour Bullion, qui,
dans le moment où Louis XIII s'attendrissoit sur
la misere de ses sujets, lui sit cette réponse atroce:

"Sachez que vos peuples sont encore asserbe."
reux de n'être pas réduits à brouter l'herbe.

feroient devenus, par la forme du Gouvernement, les récompenses du crime, où le vice enfin seroit heureux & ref-

pecté?

29°. Si les hommes, se rappellant alors que le desir du bonheur est le seul motif de leur réunion, ils ne font pas en droit de s'abandonner au vice, par-tout où le vice procure honneur, richesse & félicité?

30°. Si dans la supposition, où les loix, comme le prouve la constitution des Jésuites, puissent tout sur les hommes, il feroit possible qu'un peuple entraîné au vice par la forme de son gouvernement, pût s'en arracher fans faire quelque changement dans ces mêmes loix?

31°. S'il fuffit, pour qu'une législation foit bonne, qu'elle assure la propriété des biens, de la vie & de la liberté des citoyens; qu'elle mette moins d'inégalité dans les richesses nationales . & les citoyens plus à portée de subvenir, par un travail modéré k), à leurs befoins

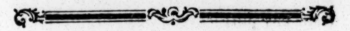
k) Regarder la nécessité du travail comme une fuite du péché originel, & comme une punition de Dieu, c'est une absurdité. Cette nécessité, au contraire, est une faveur du ciel. Que la nourriture de l'homme foit le prix de fon travail, c'est un fait. Or, pour expliquer un fait fi simple, qu'estil besoin de recourir à des causes surnaturelles , &

& à ceux de leur famille? s'il ne faut pas encore que cette Législation exalte dans les hommes le fentiment de l'émulation; que l'Etat propose à cet effet de grandes récompenses aux grands talents & aux grandes vertus? si ces récompenses, qui consistent toujours dans le don de quelques superfluités, & qui furent jadis le principe de tant d'actions l) fortes & magnanimes, ne pourroient point encore produire le même effet; &

de présenter toujours l'homme comme nne énigme? S'il parut tel autresois, il saut convenir qu'on a depuis si généralisé le principe de l'intérêt, à bien prouvé que cet intérêt est le principe de toutes nos pensées & de toutes nos actions, que le mot de l'énigme est ensin deviné, & que, pour expliquer l'homme, il n'est plus nécessaire, comme le prétend Pascal, de recourir au péché origimel.

1) Les principes de nos actions sont en général. la grainte & l'espoir d'une peine & d'un plaisir prochain. Les hommes, presque toujours indifférents aux maux éloignés, ne font rien pour s'y foustraire. Qui n'est pas malheureux, se croit dans fon état naturel. Il imagine pouvoir toujours s'y conserver. L'utilité d'une loi préservatrice du malhenr à venir, est donc rarement sentie. Combien de fois les peuples ne se sont-ils pas prêtés à l'extinction de certains privileges, qui, feuls, les garantiffoient de l'esclavage? La liberté, comme la fanté, est un bien dont communément l'on ne Sent le prix qu'après l'avoir perdu. Les peuples en général, trop peu occupés de la conservation de leur liberté, ont, par leur incurie, trop fouvent fourni à la tyrannie les moyens de les affervir.

fi des récompenses décernées par le public, (de quelque nature d'ailleurs qu'elles soient) peuvent être regardées comme un luxe de plaisir, propre à corrompre les mœurs?



#### CHAPITRE IIL

Du luxe de plaisir.

Point de jour que l'on ne parle de la corruption des mœurs nationales. Que doit - on entendre par ce mot?

" Le détachement de l'intérêt parti-

culier de l'intérêt général. ,,

Pourquoi l'argent, ce principe d'activité d'un peuple riche, devient-il se souvent un principe de corruption? C'est que le public, comme je l'ai déja dit, n'en est pas le seul distributeur: c'est que l'argent, en conséquence, est souvent la récompense du vice. Il n'en est pas ainsi des récompenses dont le public est l'unique dispensateur. Toujours un don de la reconnoissance nationale, elles supposent toujours un biensait, un service rendu à la partie; par conséquent une action vertueuse. Un tel don, de quelque espece qu'il

foit, refferrera donc toujours le nœud

de l'intérêt perfonnel & général.

Ou'une belle esclave, une concubine devienne chez un peuple le prix, ou des talents, ou de la vertu, ou de la valeur; les mœurs de ce peuple n'en feront pas plus corrompues. C'est dans les siecles héroiques, que les Crétois imposoient aux Athéniens ce tribut de dix belles filles, dont Théfée les affranchit: c'est dans les fiecles de leurs triomphes & de leur gloire, que les Arabes & les Tures exigeoient de pareils tributs des peuples qu'ils avoient vaincus.

Lit-on ces Poëmes, ces Romans Celtiques, hiltoires toujours vraies des mœurs d'un peuple encore féroce? on v voit les Celtes s'armer comme les Grecs pour la conquete de la beauté; & l'amour, loin de les amollir, leur faire exécuter les entreprises les plus hardies.

Tout plaisir, quel qu'il foit, s'il est propofé comme prix des grands talents ou des grandes vertus, peut exciter l'émulation des citoyens, & même devenir un principe d'activité & de bonheur national. Mais il faut pour cet effet que tous les citoyens y puissent également prétendre, & qu'équitablement difpenles, ces plaifirs soient toujours la recompense de quiconque montre, ou plus de talents dans le cabinet, ou plus de valeur dans les armées, ou plus de vertus dans les cités.

Supposons qu'on ordonne des setes magnisques, & que, pour réchausser l'émulation des citoyens, l'on n'y admette d'autres spectateurs que des hommes déja distingués par leur génie, leurs talents ou leurs actions; rien que ne sasse entreprendre le desir d'y trouver place. Ce desir sera d'autant plus vif, que la beauté de ces mêmes setes sera nécessairement exagérée, & par la vanité de ceux qui y seront admis, & par l'ignorance de ceux qui s'en trouveront exclus.

Mais, dira-t-on, que d'hommes malheureux par cette exclusion! Moins qu'on ne croit. Si tous envient une récompense qui s'obtient par l'intrigue & le crédit, c'est que tous sont en droit d'y prétendre; mais peu de gens desirent celle qui s'acquiert par de grands travaux & de grands dangers.

Loin d'envier le laurier d'Achille ou d'Homere, le poltron & le paresseux le dédaignent a). Leur vanité consolatrice ne leur laisse voir dans les hommes d'un

a) Rien en général de moins envié des gens du monde, que les talents d'un Voltaire ou d'un Turenne: le peu d'efforts qu'on fait pour en acquérir, est la preuve du peu de cas qu'on en fait.

grand talent ou d'une grande valeur, que des foux, dont la paie, comme celle des plombiers & des sappeurs, doit être haute, parce qu'ils s'exposent à de grands dangers & à de grands travaux. Il est juste & sage, diront le poltron & le paresseux, de payer magnifiquement de tels hommes; il seroit sou de les imiter.

L'envie, commune à tous, n'est un tourment réel que pour ceux qui courent la même carriere; & si l'envie est un mal pour eux, c'est un mal néces-

faire.

Mais je veux, dira-t-on, que, d'après une connoissance profonde du cœur & de l'esprit humain, l'on parvint à résoudre le problème d'une excellente Législation, qu'on éveillât dans tous les citoyens, & l'industrie & ces principes d'activité, qui les portent au grand; qu'on les rendît enfin les plus heureux possibles:

Une si parfaite Législation ne feroit encore qu'un palais bâti sur le fable; & Pinconstance naturelle à l'homme détruiroit bientôt cet édifice, élevé par le

génie, l'humanité & la vertu.



# W REAL PROPERTY.

## CHAPITRE IV.

Des vraies causes des changements arrives dans les loix des peuples.

Tant de changements arrivés dans les différentes formes de Gouvernements, doivent-ils être regardés comme l'effet de l'inconstance de l'homme? Ce que je sais, c'est qu'en sait de coutumes, de loix & de préjugés, c'est de l'opiniatreté, & non de l'inconstance de l'esprit humain, dont on peut se plaindre.

Que de temps pour désabuser quelquesois un peuple d'une religion fausse, & destructive du bonheur national! Que de temps pour abolir une loi souvent absurde & contraire au bien pu-

blic!

Pour opérer de pareils changements, ce n'est pas affez d'être Roi; il faut être un Roi courageux, instruit, & secouraencore par des circonstances favorables.

L'éternité, pour ainsi dire, des loix, des coutumes, des usages de la Chine, dépose contre la prétendue légéreté des nations.

Supposons l'homme aussi réellement

inconstant qu'on le dit; ce seroit dans le cours de sa vie que se manisesteroit son inconstance. Par quelle raison en esset des loix respectées de l'aïeul, du fils, du petit-fils; des loix à l'épreuve, pendant six générations, de la prétendue légéreté de l'homme, y deviendroient elles tout à coup sujettes?

Qu'on établisse des loix conformes à l'intérêt général; elles pourront être détruites par la force, la sédition, ou un concours singulier de circonstances, & jamais par l'inconstance de l'esprit

humain a).

Je sais que des loix bonnes en apparence, mais nuisibles en effet, son tôt ou tard abolies. Pourquoi? C'est que, dans un temps donné, il faut qu'il naisse un homme éclairé, qui, frappé de l'incompatibilité de ces loix avec le bonheur

a) L'œuvre des Ioix, dira-t-on, devroit être durable. Or, pourquoi ces Sarrafins, jadis échauffés de ces passions fortes, qui souvent élevent
l'homme au-dessus de lui-même, ne sont-ils plus
aujourd hui ce qu'ils étoient autresois? C'est que
leur courage & leur génie ne sut point une suite de
leur Législation, de l'union de l'intérêt particulier à l'intérêt public, ni par conséquent l'esset de
la sage distribution des peines & des récompenses
temporelles. Leurs vertus n'avoient point de sondement aussi solide. Elles étoient le produit d'un
enthousiasme momentané & religieux, qui dut
disparoirre avec le concours singulier de circonstences qui l'avoit fait naître.

général, transmette sa découverte aux

bons esprits de son siecle.

Cette découverte, qui, par la lenteur avec laquelle la vérité se propage, ne se communique que de proche en proche, n'est généralement reconnue vraie que des générations suivantes. Or, si les anciennes loix font alors abolies, cette abolition n'est point un effet de l'inconstance des hommes, mais de la

justesse de leur esprit.

Certaines loix sont-elles enfin reconnues mauvaises & insuffisantes? n'y tient-on plus que par une vieille habitude? le moindre prétexte suffit pour les détruire, & le moindre événement le procure. En est-il ainsi des loix vraiment utiles? Non: ainsi point de société étendue & policée, où l'on ait abrogé celles qui punissent le vol, le meurtre, &c.

Mais cette Législation, si admirée, de Lycurgue; cette Législation tirée en partie de celle de Minos b), n'eut que

b) Peu de gens croient avec Xénophon au bonheur de Sparte. Quelle trifte occupation, disentils, que des exercices militaires, que le perpétuel exercice des armes! Sparte, ajoutent-ils, n'étoit qu'un Couvent. Tout s'y régloit par le coup de la cloche. Mais, répondrai-je, le coup de la récréation ne plaît-il pas à l'écolier? Est-ce la cloche qui rend le Moine malheureux ?- Lorsqu'on est bien nourri, bien vêtu, à l'abri de l'ennui, toute

cinq ou fix cents ans de durée c). J'en conviens; & peut-être n'en pouvoitelle avoir davantage. Quelqu'excellentes que fussent les loix de Lycurgue, quelque génie, quelque vertu patriotique & quelque courage qu'elles inspiras-

occupation est également bonne, & les plus périlleuses ne sont pas les moins agréables. L'Histoire des Goths, des Huns, &c. dépose en faveur de cette vérité.

Un Ambassadeur Romain entre dans le camp l'Attila: il y entend le Barde célébrer les hauts faits du vainqueur. Il y voit les jeunes gens rangés autour du Poète, en admirer les vers, tressaillir de joie au récit de leurs exploits, tandis que les vieillards s'arrachant le visage, s'écrioient, en fondant en larmes: Quel état est le nôtre! Privés des forces nécessaires pour combattre, il n'est donc plus de bonheur pour nous!

La félicité habite donc les arênes de la guerre comme les afyles de la paix. Pourquoi regarder les Lacédémoniens comme infortunés? Est-il quelque besoin qu'ils ne satisfissent? Ils étoient, dit-on, mal nourris. La preuve du contraire, c'est qu'ils étoient forts & robustes. Si d'ailleurs leurs journées se passoient dans des exercices qui les occupoient sans trop les fatiguer, les Spartiates étoient à-peu-près aussi heureux qu'on le peut être, & beaucoup plus que des paysans hâves & débiles, & que des riches oisis & ennuyés.

c) Les institutions de Lycurgue, insensiblement altérées, ne furent néanmoins entiérement détruites que par la force. Rome ne crut point avoir soumis les Spartiates, qu'elle n'eût aboli chez eux un reste d'institution, qui les rendoit encore redoutables aux Maîtres du Monde.

fent aux Spartiates d), il étoit imposfible, dans la position où se trouvoit Lacédémone, que cette Législation se conservat plus long-temps sans altération.

Les Spartiates, trop peu nombreux pour résister à la Perse, eussent été tôt ou tard ensevelis sous la masse de ses ar-

d) Les Lacédémoniens ont, dans tous les fiecles & les histoires, été célèbres par leurs vertus. On leur a néanmoins reproché fouvent leur dureté envers leurs esclaves. Ces Républicains, si orgueilleux de leur liberté, & si siers de leur courage, traitoient en effet leurs llotes avec autant de cruauté que les nations de l'Europe traitent aujourd'hui leurs Negres. Les Spartiates, en conséquence, ont paru vertueux on vioieux selon le point de vue d'où l'on les a considérés.

La vertu confiste-t-elle dans l'amour de la patrie & de ses concitoyens? les Spartiates ont peut-être été les peuples les plus vertueux.

La vertu confiste-t-elle dans l'amour universet des hommes? ces mêmes Spartiates ont été vicienx.

Que faire pour les juger avec équité?

Examiner, si, jusqu'au moment que tous les peuples, selon le desir de l'Abbé de St. Pierre, ne composent plus qu'une grande & même nation, il est possible que l'amour patriotique ne soit pas distinctif de l'amour universel?

Si le bonheur d'un peuple n'est pas jusqu'à préfent attaché au malheur de l'autre: si l'on peut perfectionner, par exemple, l'industrie d'une nation, sans nuire au commerce des nations voisines, sans exposer leurs manusacturiers à mourir de saim? Or qu'importe, lorsqu'on détruit les hommes, que ce soit par le ser on par la saim? mées, si la Grece, si séconde alors en grands hommes, n'eût réuni ses sorces pour repousser l'ennemi commun. Qu'arriva-t-il alors? C'est qu'Athenes & Sparte se trouverent à la tête de la

ligue fédérative des Grecs.

A peine ces deux Républiques eurent, par des efforts égaux de conduite & de courage, triomphé de la Perse, que l'admiration de l'univers se partagea entr'elles; & cette admiration dut devenir. & devint, le germe de leur discorde & de leur jalousie. Cette jalousie n'eût produit qu'une noble émulation entre ces deux peuples, s'ils eussent été gouvernés par les mêmes loix; si les limites de leur territoire eussent été fixées par des bornes immuables; s'ils n'eussent pu les reculer fans armer contre eux toutes les autres Républiques, & qu'enfin ils n'eussent connu d'autres richesses que cette monnoie de fer, dont Lycurgue avoit permis l'usage.

La confédération des Grecs n'étoit pas fondée sur une base aussi solide. Chaque République avoit sa constitution particuliere. Les Athéniens étoient à la fois guerriers & négociants. Les riches gagnées dans le commerce, leur sournissoient le moyen de porter la guerre au-dehors. Ils avoient à cet égard un grand avantage sur les Lacédémoniens.

Ces derniers, orgueilleux & pauvres, voyoient avec chagrin dans quelles bornes étroites leur indigence contenoit leur ambition. Le desir de commander, desir si puissant sur deux Républiques rivales & guerrieres, rendit cette pauvreté insupportable aux Spartiates. Ils se dégoûterent donc insensiblement des loix de Lycurgue, & contracterent des alliances avec les Puissances de l'Asie.

La guerre du Péloponese s'étant alors allumée, ils fentirent plus vivement le besoin d'argent. La Perse en offrit : les Lacédémoniens l'accepterent. Alors la pauvreté, clef de l'édifice des loix de Lycurgue, se détacha de la voûte, & sa chûte entraîna celle de l'Etat. Alors les loix & les mœurs changerent; & ce changement, comme les maux qui s'enfuivirent, ne furent point l'effet de l'inconstance de l'esprit humain e), mais

e) Ce n'est point l'inconstance des nations, c'est leur ignorance qui renverse si souvent l'édifice des meilleures loix. C'est elle qui rend un peuple docile aux conseils des ambitieux. Qu'on découvre à ce peuple les vrais principes de la Morale, qu'on lui démontre l'excellence de ses loix, & le bonheur résultant de leur observation; ces loix deviendront facrées pour lui: il les respectera, & par amour pour sa félicité, & par l'opiniatre attachement qu'en général les hommes ont pour les anciens ufages. obsellés and be to

de la différente forme des gouvernements des Grecs, de l'imperfection des principes de leur confédération, & de la liberté qu'ils conserverent toujours de se faire réciproquement la guerre.

Delà cette suite d'événements, qui les entraînerent enfin à une ruine commune.

Une ligue fédérative doit être fondée fur des principes plus solides. Qu'on partage en trente Républiques un pays grand comme la France & le Paraguay: f) si ces Républiques, gouvernées par les mêmes loix, sont liguées entr'elles contre les ennemis du dehors; si les

Point d'innovations proposées par les ambitieux, qu'ils ne colorent du vain prétexte du bien public. Un peuple instruit, toujours en garde contre de telles innovations, les rejette toujours. Chez lui, l'intérêt du petit nombre des forts est contenu par l'intérêt du grand nombre des foibles. L'ambition des premiers est donc enchaînée; & le peuple, toujours le plus puissant lorsqu'il est éclairé, reste toujours fidelle à la Législation qui le rend heureux.

f) Le Paraguay est un pays immense. Du temps des Jésuites, ce pays, si l'on en croit certaines relations, partagé en trente cantons, étoit gouverné par les mêmes loix & les mêmes Magistrats, c'est-à-dire, par les mêmes Religieux. Or, si ces trente cantons ne formoient cependant qu'un même empire, dont les forces pouvoient, à l'ordre des Jésuites, se réunir contre l'ennemi commun, & si l'existence d'un fait en démontre la possibilité, la supposition d'un pareil empire n'est danc pas absurde.

bornes de leur territoire sont invariablement déterminées, qu'elles s'en soient respectivement garanti la possession, & se soient réciproquement assuré leur liberté; je dis, que, si elles ont d'ailleurs adopté les loix & les mœurs des Spartiates, leurs forces réunies, & la garantie mutuelle de leur liberté, les mettront également à l'abri, & de l'invasion des étrangers, & de la tyrannie de leurs compatriotes.

Or, supposons cette législation la plus propre à rendre les citoyens heureux; quel moyen d'en éterniser la durée? Le plus sûr, c'est d'ordonner aux Maîtres dans leurs instructions, aux Magistrats dans des discours publics, d'en démontrer l'excellence q). Cette

g) Il cst nécessaire, dit Machiavel, de rappeller de temps en temps les gouvernements à leurs principes constitutifs. Qui près d'eux est chargé de cet emploi? Le malheur. Ce fut l'ambition d'un Appius; ce furent les batailles de Cannes & de Trasimene, qui rappellerent les Romains à l'amour de la patrie. Les peuples n'ont sur cet objet que l'infortune pour maître. Ils en pourroient choisir un moins dur.

Pour l'instruction même des Magistrats, pourquoi ne liroit-on pas publiquement chaque année l'histoire de chaque loi & des motifs de son établifsement? n'indiqueroit-on pas aux citoyens celle d'entre ces loix, auxquelles ils sont principalement redevables de la propriété de leur vie, de

leurs biens & de leur liberté?

excellence constatée, une Législation deviendroit à l'épreuve de la légéreté de l'esprit humain. Les hommes (fussent-ils aussi inconstants qu'on le dit) ne peuvent abroger des loix établies, qu'ils ne se réunissent dans leurs volontés. Or, cette réunion suppose un intérêt commun de les détruire, & par conséquent une grande absurdité dans les loix.

Dans tout autre cas, l'inconstance même des hommes, en les divisant d'opinions, s'oppose à l'unanimité de leurs délibérations, & par conséquent assure

la durée des mêmes loix.

O Souverains! rendez vos sujets heureux: veillez à ce qu'on leur inspire dès l'enfance l'amour du bien public: prouvez-leur la bonté de vos loix par l'histoire de tous les temps & la misere de tous les peuples: démontrez-leur (car la morale est susceptible de démonstration) que votre administration est la meil-

Les peuples aiment leur bonheur. Ils reprendroient à cette lecture l'esprit de leurs ancêtres, & reconnoîtroient souvent dans les loix les moins importantes en apparence, celles qui les mettent à l'abri de l'esclavage, de l'indigence & du despotisme.

Quelle que soit la prétendue légéreté de l'esprit humain, qu'on fasse clairement appercevoir aux nations une dépendance réciproque entre le bonheur & la conservation de leurs loix, on est sûr

d'enchaîner leur inconstance.

meilleure possible, & vous aurez à jamais enchaîné leur inconstance prétendue.

Si le Gouvernement Chinois, quelqu'imparfait qu'il soit, subsiste encore, & subsiste le même, qui détruiroit celui où les hommes seroient les plus heureux possible? Ce n'est que la conquête, ou les malheurs des peuples, qui change

la forme des Gouvernements.

Toute sage Législation, qui lie l'in-

térêt particulier à l'intérêt public, & fonde la vertu sur l'avantage de chaque individu, est indestructible. Mais cette Législation est-elle possible? Pourquoi non? L'horison de nos idées s'étend de jour en jour; & si la Législation, comme les autres sciences, participe aux progrès de l'esprit humain, pourquoi désespérer du bonheur sutur de l'humanité? Pourquoi les nations, s'éclairant de siecle en siecle, ne parviendroient-elles pas un jour à toute la plénitude du bonheur dont elles sont susceptibles? Ce ne seroit pas sans peine que je me détacherois de cet espoir.

La félicité des hommes est pour une ame sensible le spectacle le plus agréable. A considérer dans la perspective de l'avenir, c'est l'œuvre d'une Législation parfaite. Mais si quelqu'esprit hardi osoit en donner le plan, que de préjugés;

Tom, II. M

dira-t-on, il auroit à combattre & à détruire! Que de vérités dangereuses à révéler!



#### CHAPITRE V.

La Révélation de la Vérité n'est funeste qu'à celui qui la dit.

Qu'EST-CE, en morale, qu'une vérité nouvelle? Un nouveau moyen d'accroître ou d'assurer le bonheur des peuples. Que résulte-t-il de cette définition? Que la vérité ne peut être nuisible.

Un Auteur fait-il en ce genre une découverte ? quels font donc ses enne-

mis?

## 1°. Ceux qu'il contredit. a)

a) La contradiction révolte l'ignorant. Si l'homme éclairé la supporte, c'est, qu'examinateur scrupuleux de lui-même, il s'est souvent surpris en erreur. L'ignorant ne sent point le besoin de l'instruction: il croit tout savoir. Qui ne s'examine point, se croit infaillible; & c'est ce que se groient la plupart des hommes, & sur-tout le Petit-Maître François. Je l'ai toujours vu s'étonner de son peu de succès chez l'Etranger. Devroit-il ignorer, que, pour se faire entendre dans les échelles du Levant, s'il faut parler la langue franque, il faut, pour se faire entendre de l'Etranger, parler la langue du bon sens, & qu'un Petit-Maître y paroîtra toujours ridicule, tant qu'au

2°. Les envieux de sa réputation.

3°. Ceux dont les intérêts sont con-

traires à l'intérêt public.

Qu'un Ministre multiplie le nombre des Maréchaussées, il a pour ennemis les voleurs de grands chemins. Que ces voleurs soient puissants, le Ministre sera persécuté. Il en est de même du Philosophe. Ses préceptes tendent-ils à assurer le bonheur du plus grand nombre? il aura pour ennemis tous les voleurs de l'Etat; & ces derniers sont à craindre.

Pénétré-je les intrigues d'un Clergé avide? déconcerté-je les projets de l'avarice & de l'ambition monacale? si le Moine est puissant, je suis poursuivi.

Prouvé-je les malversations d'un homme en place? Si ma preuve est claire, je serai puni. La vengeance du fort sur les soibles, est toujours proportionnée à la vérité des accusations intentées contre lui. C'est du puissant b) que Ménippe dit: "Tu te saches, o Jupiter!, tu prends ton soudre: tu as donc

langage de la raison, il substituera le jargon à la mode en son pays?

b) Les vérités générales éclairent le public, fans offenser personnellement l'homme en place: pourquoi donc n'excite-t-il point les Ecrivains à la recherche de ces sortes de vérités? C'est qu'elles contredisent quelquesois ses projets.

, tort. " Le puissant est communément d'autant plus cruel, qu'il est plus stupide. Qu'un Turc, en entrant au Divan y représente, que l'intolérance du Mahométisme dépeuple l'Etat, aliene les Grecs, que le Despotisme du Grand-Seigneur avilit la Nation, que l'avarice & les vexations des Pachas la découragent, que le défaut de discipline rend ses armées méprisables : quel nom donnera-t-on à ce fidelle citoyen? Celui de factieux. On le livrera aux Muets. La mort est, à Constantinople, la peine infligée à la révélation d'une vérité, qui, méditée par le Sultan, eût fauvé l'Empire de la ruine prochaine qui le menace. L'amour qu'on y affecte quelquefois pour la vertu, est toujours faux. Tout, dans les pays despotiques, est hypocrisie: on n'y rencontre que des masques; on n'y voit point de visage.

Par-tout où la nation n'est pas le puissant (& dans quel pays l'est-elle?) l'A-vocat du bien public est martyr des vérités qu'il découvre. Quelle cause de cet esset? La trop grande puissance de quelques membres de la Société. Présentéje au public une opinion nouvelle? le public, frappé de sa nouveauté, & quelque temps incertain, ne porte d'a-bord aucun jugement. Dans ce premier moment, si les cris de l'envie, de l'i-

gnorance & de l'intérêt s'élevent contre moi; si je ne suis protégé ni par la loi, ni par l'homme en place, je sus proscrit.

L'homme illustre achete donc toujours sa gloire à venir, par des malheurs présents. Au reste, ses malheurs mêmes, & les violences qu'il éprouve, promulguent plus rapidement ses découvertes. La vérité, toujours instructive pour celui qui l'écoute, ne nuit qu'à celui qui la dit c).

En morale, c'est à la connoissance du vrai qu'on attache la félicité publique.

O vérité! vous êtes la divinité des ames nombles! Le vertueux ne vous imputa jamais les révolutions des empires & les malheurs des hommes. Les vices ne font pas les fruits amers qu'on cueille sur votre tige. La vérité éclairet-elle les Princes? le bonheur & la vertu regnent sous eux dans leur empire.

c) Toute vérité, dit le Proverbe, n'est pas bonne à dire. Mais que fignisse ce mot bonne? Il est le synonyme de sûre. Qui dit la vérité, s'expose, sans doute, à la persécution: c'est un imprudent, je le veux. L'imprudent est donc l'espece d'homme la plus utile. Il seme, à ses frais, des vérités dont ses concitoyens recueilleront les fruits. Le mal est pour lui, & le prosit pour eux. Aussi fut-il toujours respecté des vrais amis de l'humanité. C'est Curtius qui saute pour eux dans le gouffre.



# CHAPITRE VI.

La connoissance de la vérité est toujours utile.

L'Homme obéit toujours à son intérêt bien ou mal entendu. C'est une vérité de fait; qu'on la taise ou qu'on la dise, la conduite de l'homme sera toujours la même. La révélation de cette vérité n'est donc pas nuisible. Mais de quelle utilité peut-elle être? De la plus grande. Une sois assuré que l'homme agit toujours conformément à son intérèt, le Législateur insligera tant de peines au crime, accordera tant de récompenses à la vertu, que tout particulier aura intérêt d'ètre vertueux.

Ce Législateur fait-il, qu'ami de sa conservation, l'homme se présente avec crainte au danger? il attachera tant de honte & d'insamie à la lacheté, tant d'honneurs au courage, que le soldat aura, le jour de la bataille, plus d'intérêt de combattre que de suir.

Qu'uniquement occupé de ses fantaisies, un homme mette son bien à sonds perdu; qu'il laisse ses enfants dans l'indigence: quel remede à ce mal? Le mépris qu'on lui marquera. Fait-on connoître l'homme aux autres hommes, leur montre t-on les crimes qu'il peut commettre? ils créeront des loix propres à les réprimer a), & parviendront enfin, à lier affez étroitement l'intérêt particulier à l'intérêt public, pour se

nécessiter eux-mêmes à la vertu.

En toute espece de science, l'Ecrivain, dit-on, doit chercher & dire la vérité. Faut-il en excepter la science de la Morale? Quel est son objet? Le bonheur du plus grand nombre. En ce genre, toute vérité nouvelle n'est, comme je l'ai déja dit, qu'un nouveau moyen d'améliorer la condition des citoyens. Le desir de leur bonheur seroit-il un crime? Une telle opinion n'est soutenue que du stupide sans humanité, & du frippon intéressé aux malheurs publics.

En morale, c'est le vrai seul qu'il saut enseigner. Mais ne peut-on, en aucun cas, y substituer des erreurs utiles? Il n'en est point de telles: je le démontrerai ci-après. La religion elle-même ne rend point un peuple vertueux. Les Romains modernes en sont la preuve.

M 4

a) Le Législateur qui donne des loix, suppose tous les hommes méchants, puisqu'il veut que tous y soient également soumis.

L'intérêt est notre unique moteur. L'on paroît sacrisser, mais l'on ne sacrisse jamais son bonheur à celui d'autrui. Les eaux ne remontent point à leur source, ni les hommes contre le courant rapide de leurs intérêts. Qui le tenteroit, seroit un sou. De tels soux sont d'ailleurs en trop petit nombre, pour avoir quelqu'influence sur la masse totale de la Société. S'il ne s'agit que de sormer des citoyens vertueux, qu'est-il besoin à cet effet de recourir à des moyens impossi-

bles & furnaturels?

Qu'on fasse de bonnes loix : elles dirigeront naturellement les citoyens au bien général, en leur laissant suivre la pente irréfistible qui les porte à leur bien particulier. Ce ne sont point les vices, la méchanceté & l'improbité des hommes, qui font le malheur des peuples; mais l'imperfection de leurs loix, & par conféquent leur stupidité. Peu importe que les hommes soient vicieux; c'en est affez, s'ils sont éclairés. Une crainte respective & falutaire les contiendra dans les bornes du devoir. Les voleurs ont des loix, & peu d'entr'eux les violent, parce qu'ils s'inspectent & se suspectent. Les loix font tout. Si quelque Dieu, disent à ce sujet les Philosophes Siamois, fût réellement descendu du ciel pour instruire les hommes dans la science de la Morale, il leur eût donné une bonne Législation, & cette Législation les eût nécessités à la vertu. En morale, comme en physique, c'est toujours en grand, & par des moyens simples, que la Divinité opere.

Le résultat de ce Chapitre, c'est que la vérité, souvent odieuse au puissant injuste, est toujours utile au public. Mais n'est-il point d'instant où sa révélation puisse occasionner des troubles dans

un empire?



#### CHAPITRE VII.

Que la Révélation de la vérité ne trouble jamais les empires.

Une administration est mauvaise: les peuples souffrent; ils poussent des plaintes: en ce moment il paroît un Écrit où l'on leur montre toute l'étendue de leurs malheurs. Les peuples s'irritent & se soulevent: je le veux. L'écrit est-il la cause du soulevement? Non: il en est l'époque. La cause est dans la misere publique. Si l'écrit eût plutôt paru, le Gouvernement, plutôt averti, eût, en adoucissant les soussfrances des peuples, pu prévenir la sédition. Le troument.

ble n'accompagne la révélation de la vérité que dans des pays entiérement despotiques; parce qu'en ce pays, le moment où l'on ofe dire la vérité, est celui où le malheur, infoutenable & porté à fon comble, ne permet plus au peuple

de retenir ses cris.

Un Gouvernement devient-il cruel à l'excès ? les troubles sont alors falutaires. Ce font les tranchées qu'occasionne au malade la médecine qui le guérit. Pour affranchir un peuple de la fervitude, il en coûte quelquefois moins. d'hommes à l'Etat, qu'il n'en périt dans. une fête publique & mal ordonnée. Le mal du foulévement est dans la cause qui le produit : la douleur de la crise est dans la maladie qui l'excite. Tombe-t-on dans le despotisme? il faut des efforts pour s'y foustraire; & ces efforts sont en ce moment le feul bien des infortunés. Le degré du malheur, c'est de ne pouvoir s'en arracher, & de fouffrir fans ofer se plaindre. Quel homme affez barbare, affez stupide, pour donner le nom de paix au filence, à la tranquillité forcée de l'esclavage! C'est la paix, mais la paix de la tombe.

La révélation de la vérité, quelquefois l'époque, ne fut donc jamais la cause des troubles & du soulévement. La connoissance du vrai, toujours utile aux opprimés, l'est même aux oppresseurs. Elle les avertit, comme je l'ai déja dit, du mécontentement du peuple. En Europe, les murmures des nations précedent de loin leur révolte.

Leurs plaintes sont le tonnerre entendu dans le lointain. Il n'est point encore à craindre. Le Souverain est encore à temps de réparer ses injustices, & de se réconcilier avec son peuple. Il n'en est pas de même dans un pays d'esclaves. C'est le poignard en main, que la remontrance se présente au Sultan. Le silence des esclaves est terrible. C'est le silence des airs avant l'orage. Les vents sont muets encore: mais du sein noir d'un nuage immobile, part le coup de tonnerre, qui, signal de la tempète, frappe au moment qu'il luit.

Le silence qu'impose la force, est la principale cause, & des malheurs des peuples, & de la chûte de leurs oppresseurs. Si la recherche de la vérité nuit, ce n'est jamais qu'à son auteur. Les Bussons, les Quesnayes, les Montesquieux en ont découvert. On a longtemps disputé sur la présérence à donner aux Anciens sur les Modernes, à la Musique françoise sur l'italienne: ces disputes ont éclairé le goût du public, & n'ont armé le bras d'aucun citoyen. Mais ces disputes, dira-t-on, ne se

rapportoient qu'à des objets frivoles. Soit. Mais fans la crainte de la loi, les hommes s'entr'égorgeroient pour des frivolités. Les disputes théologiques, toujours réductibles à des questions de mots, en font la preuve. Que de fang elles ont fait couler! Puis-je, de l'aveu de la loi, donner le nom de faint zele à l'emportement de ma vanité? Point d'excès auquel elle ne se livre. La cruauté religieuse est atroce. Qui l'engendre? Seroit-ce la nouveauté d'une opinion théologique? a). Non: mais l'exercice libre & impuni de l'intolérance b).

Qu'on traite une question, où, libre dans ses opinions, chacun pense ce qu'il veut, où chacun contredit & est

a) Ce n'est point en Théologie la nouveauté d'une opinion qui révolte, mais la violence employée pour la faite recevoir. Cette violence a, dans les empires, quelquefois produit des commotions vives. Une ame noble & élevée foutient impatiemment le joug avilissant du Prêtre, & le perfécuté se vengetoujours du persécuteur. L'homme, dit Machiavel, a droit de tout penser, de tout dire, de tout écrire; mais non d'imposer ses opinions. Que le Théologien me perfuade ou me convainque, & qu'il ne prétende point forcer ma croyance.

b) La seule religion intolérable, est une religion intolérante. Une telle religion, devenue la plus puissante dans un empire, y alfumeroit les Sambeaux de la guerre, & le plongeroit dans des

troubles & des calamités sans nombre.

contredit, où quiconque insulteroit son contradicteur, seroit puni selon la griéveté de l'offense; l'orgueil des disputants, alors contenu par la crainte de

la loi, cesse d'etre inhumain.

Mais par quelle contradiction le Magistrat qui lie les bras des citoyens, & leur désend les voies de sait, lorsqu'il s'agit d'une discussion d'intérêt ou d'opinion, les leur délie-t-il, lorsqu'il s'agit d'une dispute scholastique? Quelle cause d'un tel effet? L'esprit de superstition & de fanatisme, qui, plus souvent que l'esprit de justice & d'humanité, a présidé à la rédaction des loix.

J'ai lu l'histoire des différents cultes; j'ai nombré leurs absurdités : j'ai eu honte de la raison humaine, & j'ai rougi d'ètre homme. Je me suis à la sois étonné des maux que produit la superstition, de la facilité avec laquelle on peut étousser un fanatisme qui rendra toujours les religions si sunestes à l'univers c); & j'ai conclu, que les malheurs des peuples pouvoient toujours se rapporter à l'impersection de leurs loix, & par conséquent à l'ignorance de quelques vérités morales. Ces vérités, toujours utiles,

c) Les Princes sont-ils indifférents aux disputes théologiques? les orgueilleux Docteurs, après s'être dit bien des injures, s'ennuyent d'écrirefans être lus. Le mépris public leur impose filence.

ne peuvent troubler la paix des Etats. La lenteur de leurs progrès en est encore une nouvelle preuve.



## CHAPITRE VIII.

De la lenteur avec laquelle la Vérité se propage.

L'A marche de la vérité est lente : l'ex-

périence le prouve.

Quand le Parlement de Paris révoquat-il la peine de mort, portée contre quiconque enseignoit une autre Philofophie que celle d'Aristote?

Cinquante ans après que cette Philo-

fophie étoit oubliée.

Quand la Faculté de Médecine admitelle la doctrine de la circulation du fang?

Cinquante ans après la découverte

d'Harvei.

Quand cette même Faculté reconnutelle la falubrité des pommes de torre? Après cent ans d'expérience, & lorsque le Parlement eut cassé l'arrêt qui défendoit la vente de ce légume a).

a) Le Parlement rendit le même arrêt contre Pémétique & contre Brissot. Médecin du seizieme fiecle. Ce Médecin prétendoit, contre la pratique ordinaire, saigner dans le cas de pleurésie du côté

Quand les Médecins conviendrontils des avantages de l'inoculation? Dans vingt ans ou environ.

Cent faits de cette espece prouvent la lenteur des progrès de la vérité. Ses progrès cependant sont ce qu'ils doivent

Une vérité, en qualité de nouvelle, choque toujours quelqu'usage ou quelqu'opinion généralement établie. Elle a d'abord peu de sectateurs : elle est traitée de paradoxe b), citée comme une erreur, & rejetée sans être entendue. Les hommes en général approuvent ou condamnent au hafard, & la vérité mème est, par la plupart d'entr'eux.

où le malade fouffroit le plus. Cette pratique nouvelle fut, par les vieux Médecins, dénoncée au Parlement. Il la déclara impie, fit défense de faigner dorenavant du côté de la pleuréfie. L'affaire portée ensuite devant Charles V, ce Prince alloit rendre le même jugement, si, dans cet instant, Charles III, Duc de Savoye, ne fût mort d'une pleuresse après avoir été saigné à l'ancienne maniere. Est-ce à des Magistrats à prétendre, comme les Theologiens, juger les livres & les sciences qu'ils n'entendent point? Que leur en revient-il?" Du ridicule.

b) Paroît-il un excellent ouvrage de Philosophie? Le premier jugement qu'en porte l'envie, c'est que les principes en sont faux & dangerenx : le second, que les idées en sont communes. Malhenr à l'ouvrage dont on dit d'abord trop de bien. Le filence de l'envie & de la fottife en annonce la

médiocrité.

recue comme l'erreur, fans examen &

par préjugé.

De quelle maniere une opinion nouvelle parvient-elle donc à la connoiffance de tous? Les bons esprits en ontils apperçu la vérité? ils la publient; & cette vérité, promulguée par eux, & devenue de jour en jour plus commune, finit enfin par être généralement adoptée: mais c'est long-temps après sa découverte, sur-tout lorsque cette vérité est morale.

Si l'on se prête si difficilement à la démonstration de ces dernieres vérités, c'est qu'elles exigent quelquefois le facrifice, non-feulement de nos préjugés, mais encore de nos intérêts personnels. Peu d'hommes sont capables de ce double facrifice. D'ailleurs, une vérité de cette espece, découverte par un de nos concitoyens, peut se répandre rapidement, & peut le combler d'honneurs. Notre envie, qui s'en irrite, doit donc s'empresser de l'étouffer. C'est l'étranger qu'éclairent maintenant les livres moraux faits & proferits en France. Pour juger ces livres, il faut des hommes doués à la fois, & du degré de lumiere, & du degré de désintéressement nécessaire pour distinguer le vrai du faux. Or, par-tout les hommes éclairés sont rares, & les désintéresses, plus

rares encore, ne se rencontrent que chez l'étranger. Les vérités morales ne s'étendent que par des ondulations trèslentes. Il en est, si je l'ose dire, de la chûte de ces vérités sur la terre, comme de celle d'une pierre au milieu d'un lac: les eaux féparées en un point du contact forment un cercle bien-tôt enfermé dans un plus grand, qui lui-même environné de cercles plus spacieux, s'agrandissant de moment en moment, vont enfin se briser sur la rive. C'est de cercles en cercles qu'une vérité morale, s'étendant aux différentes classes des citoyens, parvient enfin à la connoissance de tous ceux qui n'ont point intérêt de la rejetter.

Pour établir cette vérité, il suffit que le Puissant ne s'oppose point à sa promulgation; & c'est en ceci que la vérité

differe de l'erreur.

C'est par la violence que cette derniere se propage: c'est la force en main qu'on a prouvé presque toutes les religions, & c'est ce qui les a rendues les

fléaux du monde moral.

La vérité, sans la force, s'établit, sans doute, lentement, mais elle s'établit sans troubles. Les seules nations où la vérité pénetre avec peine, sont les nations ignorantes. L'imbécillité est moins docile qu'on ne l'imagine,

Que l'on propose chez un peuple ignorant une loi utile c), mais nouvelle. Cette loi, rejetée sans examen, peut même exciter une sédition d) chez ce peuple, qui, stupide parce qu'il est esclave, est d'aurant plus irritable que le despotisme l'a plus souvent irrité.

Que l'on propose, au contraire, cette même loi chez un peuple éclairé, où la presse est libre, où l'utilité de cette loi est déja pressentie, & sa promulgation desirée, elle sera reçue avec reconnoissance par la partie instruite de la nation,

& cette partie contiendra l'autre.

Il résulte de ce Chapitre, que la vérité, par la lenteur même avec laquelle sa découverte se propage, ne peut produire de trouble dans les Etats. Mais n'est-il pas des formes de Gouvernement où la connoissance du vrai puisse être dangereuse?

- c) Un Législateur prudent fait toujours proposer par quelqu'Ecrivain célebre, les loix nouvelles qu'il veut établir. Ces loix sont-elles sous le nom de cet Auteur, quelque temps exposées à la critique publique? si l'on les juge bonnes, & qu'on les reconnoisse pour telles, on les reçoit sans murmurer.
- d) Un Ministre fait-il une loi? un Philosophe découvre-t-il une vérité? Jusqu'à ce que l'utilité de cette loi & de cette vérité soit avouée, tous deux sont en butte à l'envie & à la sottise. Leur sort ce-pendant est très-différent: le Ministre armé de la



### CHAPITRE IX.

Des Gouvernements.

Si toute vérité morale n'est qu'un moyen d'accroître ou d'assurer le bonheur du plus grand nombre, & si l'objet de tout Gouvernement est la félicité publique, point de vérité morale dont la publication ne soit desirable a). Toute diversité d'opinions à ce sujet, tient à la signification incertaine du mot Gouvernement. Qu'est-ce qu'un Gouvernement? L'assemblage de loix ou de conventions faites entre les citoyens d'une même nation. Or, ces loix & conventions sont, ou contraires, ou conformes à l'intérêt général. Il n'est donc que deux sormes de Gouvernement; l'une bonne, l'autre

puissance, n'est exposé qu'à des railleries; mais le Philosophe sans pouvoir, l'est à des persécutions.

a) On entend vanter tous les jours l'excellence de certains établissements étrangers; mais ces établissements, ajoute-t-on, ne sont pas compatibles avec telle forme de Gouvernement. Si ce fait est vrai dans quelques cas particuliers, il est faux dans la plupart. La procédure criminelle angloise est-elle la plus propre à protéger l'innocence? pourquoi les François, les Allemands & les Italiens ne l'adoptent-ils pas?

mauvaise : c'est à ces deux especes que je les réduis toutes. Or, dans l'assemblage des conventions qui les constitue, dire qu'on ne peut changer les loix nuifibles à la nation; que de telles loix font facrées, qu'elles ne peuvent être légitimement réformées, c'est dire qu'on ne peut changer le régime contraire à sa fanté; qu'affligé d'une plaie, c'est un crime de la nettoyer, qu'il faut la laisser tomber en gangrene b).

Au reste, si tout Gouvernement, de quelque nature qu'il soit, ne peut se

b) Les Princes changent journellement les loix du commerce; celles qui reglent la perception des droits & des impôts. Ils peuvent donc changer également toute loi contraire au bien public. Trajan croit-il le Gouvernement Républicain préférable au Monarchique? il offre de changer la forme du Gouvernement : il offre la liberté aux Romains, & la leur auroit rendue s'ils euffent voulu l'accepter. Une telle action mérite, fans doute, de grands éloges. Elle a frappé l'univers d'admiration. Mais est elle aussi surnaturelle qu'on l'imagine? Ne sent-on pas qu'en brisant les fers des Romains, Trajan conservoit la plus grande autorité fur un peuple affranchi par sa générolité; qu'il eût alors tenu de l'amour & de la reconnoissance presque tout le pouvoir qu'il devoit à la force de ses armées? Or, quoi de plus flatteur que le premier de ces pouvoirs? Peu de Princes ont imité Trajan. Peu d'hommes ont fait à l'intérêt général le facrifice apparent de leur autorité particuliere; j'en conviens. Mais leur excessif amour du despotisme, est quelquefois en eux moins l'effet d'un défaut de vertu, que d'un défaut de lumiere.

proposer d'autre objet que le bonheur du plus grand nombre des citoyens, tout ce qui tend à les rendre heureux, ne peut être contraire à sa constitution c). Celui-là seul doit s'opposer à toute réforme utile à l'Etat, qui sonde sa grandeur sur l'avilissement de ses compatriotes, sur le malheur de ses semblables, & qui veut usurper sur eux un pouvoir

c) Il n'est qu'une chose vraiment contraire à toute espece de constitution; c'est le malheur des peuples. Leur commande-t-on? on n'a pas droit de leur nuire. Un Prince contracte-t-il sciemment un traité désavantageux à sa nation? il excede son

pouvoir; il se rend coupable envers elle.

Un Monarque n'est jamais qu'au droit de ses ancêtres. Or, toute souveraineté légitime prend son origine dans l'élection & le choix libre du peuple. Il est donc évident que le Magistrat suprême, quelque nom qu'on lui donne, n'est que le premier commis de sa nation. Or, nul commis n'a droit de contracter au désavantage de ses commettants. La société même peut toujours réslamer contre ses propres engagements, s'ils lui sont trop onéreux.

Que deux peuples concluent entr'eux un Traité; ils n'ont, comme les particuliers, d'autre objet en vue que leur bonheur & leur avantage réciproque. Cette réciprocité d'avantages n'existe-t-elle plus? de ce moment le traité est nul; l'un des deux peut le rompre. Le doit-il? Non, s'il n'en résulte pour lui qu'un dommage peu considérable. Il est alors plus avantageux pour lui de supporter ce petit dommage, que d'être regardé comme trop léger instacteur de ses engagements. Or, dans les motifs mêmes qui font alors observer son traité, on apperçoit le droit qu'a toute nation de l'annuller, s'il devient entiérement destructif de son bonheur.

à l'homme ami de la vérité & de sa patrie, il ne peut avoir d'intérêt contraire à l'intérêt national. Est-on heureux du bonheur de l'empire, & glorieux de sa gloire? on desire en secret la correction de tous les abus. On sait qu'on n'anéantit point une science lorsqu'on la perfectionne, & qu'on ne détruit point un Gouvernement l'orsqu'on le résorme.

Supposons qu'en Portugal l'on respectât davantage la propriété des biens, de la vie & de la liberté des sujets? le Gouvernement en seroit-il moins monarchique? Supposons qu'en ce pays l'on Supprimât l'Inquisition & les Lettres de cachet, qu'on limitât l'excessive autorité de certaines places, auroit-on changé la forme du Gouvernement? Non: l'on en auroit seulement corrigé les abus. Quel Monarque vertueux ne se prêteroit point à cette réforme! Comparerat-on les Rois de l'Europe à ces stupides Sultans de l'Asie, à ces Vampires, qui fucent le fang de leurs fujets & que toute contradiction révolte? Soupconner son Prince d'adopter les principes d'un defpotisme oriental, c'est lui faire l'injure la plus atroce. Un Souverain éclairé ne regarda jamais le pouvoir arbitraire, foit d'un feul, tel qu'il existe en Turquie, soit de plusieurs, tel qu'il existe

en Pologne, comme la constitution réelle d'un Etat. Honorer de ce titre un despotisme cruel, c'est donner le nom de Gouvernement à une consédération de voleurs, d) qui, sous la banniere d'un seul ou de plusieurs, ravagent les provinces qu'ils habitent.

Tout acte d'un pouvoir arbitraire est injuste. Un pouvoir acquis & conservé par la force e), est un pouvoir que la

d) Dans les pays despotiques, si le militaire est intérieurement hai & méprisé; c'est que le peuple ne voit dans les Beys & les Pachas que ses géoliers & ses bourreaux. Si dans les Républiques Grecques & Romaines, le soldat, au contraire, étoit aimé & respecté; c'est qu'armé contre l'ennemi commun, il n'eût point marché contre ses compatriotes.

e) Suffit-il qu'un Sultan commande en vertu d'une loi, pour rendre son autorité légitime? Non. Un usurpateur, par une loi expresse, peut se déclarer Souverain. Dira-t-on, vingt ans après, que son usurpatinn est légitime? Une telle opinion est absurde. Nulle société, lors de son établissement, n'a remis ni pu remettre aux mains d'un homme le pouvoir de disposer à son gré des biens, de la vie & de la liberté des citoyens. Toute autorité arbitraire est une usurpation contre laquelle un peuple peut toujours revenir.

Lorsque les Romains vouloient énerver le courage d'un peuple, éteindre ses lumieres, avilir fon ame, le retenir dans la servitude; que faisoient-ils? Ils lui donnoient un Despote. C'est par ce moyen qu'ils s'asservirent les Spartiates & les Bretons. Or, toute constitution imaginée pour corrempre les mœurs d'un peuple, toute forme de Gouvernement que le vainqueur impose à cet esset force a droit de repousser. Une nation, quelque nom que porte son ennemi, peut toujours le combattre & le détruire.

Au reste, si l'objet des sciences de la Morale & de la Politique se réduit à la recherche des moyens de rendre les hommes heureux, il n'est donc point en ce genre, de vérités dont la connoif-sance puisse ètre dangereuse.

Mais le bonheur des peuples fait-il

celui des Souverains?



# CHAPITRE X.

Dans aucune forme de Gouvernement, le bonheur du Prince n'est attaché au malheur des peuples.

Le pouvoir arbitraire, dont quelques Monarques paroissent si jaloux, n'est qu'un luxe de puissance, qui, sans rien ajouter

au vaincu, ne peut jamais être citée comme juste & légale. Est-ce un Gouvernement, que celui où tout se réduit à plaire, à obéir au Sultan, où l'on rencontre çà & là quelque habitant, & pas un citoyen?

Tout peuple gémissant sous le joug du pouvoir arbitraire, a droit de le secouer. Les loix sacrées sont les loix conformes à l'intérêt public. Toute loi contraire n'est pas une loi, c'est un abus légal. ajouter à leur félicité, fait le malheur de leurs sujets. Le bonheur du Prince est indépendant de son despotisme. C'est fouvent par complaisance pour ses Favoris, c'est pour le plaisir & la commodité de cinq ou six personnes, qu'un Souverain met ses peuples en esclavage, & sa tête sous le poignard de la conjuration.

Le Portugal nous apprend les dangers auxquels, dans ce siecle même, les Rois sont encore exposés. Le pouvoir arbitraire, cette calamité des nations, n'assure donc ni la félicité, ni la vie des Monarques. Leur bonheur n'est donc pas essentiellement lié au malheur de leurs sujets. Pourquoi taire aux Princes cette vérité, & leur laisser ignorer que la Monarchie modérée, est la Monarchie la plus desirable a); que le Sounarchie la plus desirable a); que le Sounarchie la plus desirable a)

N

Tome II.

a) Un Despote n'a pas reçu de la nature les forces nécessaires pour soumettre lui seul une nation. Il ne l'asservit qu'à l'aide de ses Janissaires, de ses soldats & de son armée. Déplaît-il à cette armée? se révolte-t-elle? alors privé de son soutien, il est sans force. Le sceptre échappe de ses mains; il est condamné par ses complices. On ne le juge point, on le tue. Il en est autrement d'un Prince qui regne sous l'antorité des Magistrats & des soix. Supposons qu'il commette un crime punissable par ces mêmes loix; il est du moins entendu dans ses défenses, & la lenteur de la procédure lui laisse toujours le temps de prévenir son jugement en réparant ses injustices.

verain n'est grand que de la grandeur de ses peuples; n'est fort que de leur sorce, riche que de leurs richesses; que son intéret bien entendu est essentiellement uni au leur, & qu'ensin son devoir est de les rendre heureux?

"Le fort des armes, dit un Indien à Tamerlan, nous foumet à toi. Es-tu marchand? vends-nous. Es-tu bou-, cher? tue-nous. Es-tu Monarque?

,, rends-nous heureux. ,,

Est-il un Souverain qui puisse, sans horreur, entendre sans cesse murmurer autour de lui ce mot célebre d'un Arabe?

Cet homme, accablé fous le faix de l'impôt, ne peut subsister lui & sa famille: il porte ses plaintes au Calise: le Calise s'en irrite; l'Arabe est condamné à mort. En marchant au supplice, il rencontre en chemin un Officier de la bouche: Pour qui ces viandes, demande le condamné? Pour les chiens du Calise, répond l'Officier. Que la condition des chiens d'un despote, s'écrie l'Arabe, est présérable à celle de son sujet!

Quel Prince éclairé soutient un tel reproche, & veut, en usurpant un pouvoir arbitraire sur ses peuples, se con-

Le Prince sur le trône d'une Monarchie modérée, est toujours plus fermement assis que sur celui du despotisme. damner à ne vivre qu'avec des escla-

L'homme, en présence de son despote, est sans opinion & sans caractère.

Thamas Kouli-Kan foupe avec un Favori. On lui fert un nouveau légume. Rien de meilleur & de plus fain que , ce mêts, dit le Prince. Rien de meil-.. leur & de plus sain, dit le Courtisan. Le repas fait, Kouli-Kan fe fent incommodé: il ne dort pas. "Rien, dit-il, " à son lever, de plus détestable & de ,, plus mal-fain que ce légume. Rien de ,, plus détestable & de plus mal-fain, , dit le Courtifan. Mais tu ne le pen-,, fois pas hier, reprend le Prince: qui , te force à changer d'avis? Mon re-" spect & ma crainte. Je puis, replique , le Favori, impunément médire de ,, ce mets; je suis l'esclave de ta Hau-"tesse, & non l'esclave de ce légume. Le Despote est la Gorgone : il pétrifie dans l'homme jusqu'à la penfée b).

b) Quel Prince, même parmi les Chrétiens, à l'exemple du Calife Hakkam, permettroit aux Cadis de révéler ses injustices?

" du terrein qu'elle ne veut pas vendre.

<sup>&</sup>quot;Une pauvre femme possede à Jehra une pestite piece de terre contigue aux jardins d'Haksi kam. Ce Prince veut aggrandir son Palais : il si fait proposer à cette semme de lui céder son ters, rein. Elle le refuse, & veut conserver l'héritage

<sup>,</sup> de fes peres. L'Intendant des jardins s'empare

Comme la Gorgone, il est l'effroi du monde. Son sort est-il donc si desirable? Le despotisme est un joug également onéreux à celui qui le porte, & à celui qui l'impose. Que l'armée abandonne le Despote, le plus vil des esclaves devient son égal, le frappe, & lui dit:

" La femme éplorée va à Cordoue implorer la " justice. Ibu-Bêchir en est le Cadí. Le texte de " la loi est formel en faveur de la femme. Mais « que peuvent les loix contre celui qui se troit au-» dessus d'elles? Cependant Ibu-Bêchir ne désef-» pere point de sa cause. Il monte sur son âne , » porte avec lui un sac d'une grandeur énorme , se présente dans cet état devant Hakkam , assis » alors dans le pavillon construit sur le terrein de cette femme.

L'arrivée du Cadi , le fac qu'il a fur l'épaule, étonnent le Prince. Ibu-Bechir se prosterne. demande à Hakkam la permission de remplir , son fac de la terre sur laquelle il se trouve. Le , Calife y consent. Le sac plein , le Cadi supplie , le Prince de l'aider à charger ce fac fur son âne. Cette demande étonne Hakkam. Ce fac est trop o lourd, répond-il. Prince, reprend alors Ibu-Bêchir avec une noble hardieffe; fi ce fac que y vous trouvez fi pefant , ne contient encore qu'une petite partie de la terre injustement enle-, vée à une de vos sujettes, comment porterezyous au jour du jugement dernier cette même terre que vous avez ravie en entier? Hakkam, , loin de punir le Cadi, reconnoît générensement fa faute, rend à la femme le terrein dont il s'eft emparé, avec tous les bâtiments qu'il y avoit fait construire. Bitable tall Larvey to

of the first play an all the circle of the

Ta force étoit ton droit; ta foiblesse est ton crime.

Mais si, dans l'erreur à cet égard, un Prince attache son bonheur à l'acquisition du pouvoir arbitraire, & qu'un écrit, publiant les intentions du Prince, éclaire les peuples sur le malheur qui les menace, cet écrit ne fusfit-il pas pour exciter le trouble & le soulévement? Non: l'on a par-tout décrit les suites funestes du despotisme. L'histoire Romaine, l'Ecriture Sainte elle-même en font en cent endroits le tableau le plus effrayant, & cette lecture n'excita jamais de révolution. Ce sont les maux actuels, multipliés & durables du defpotisme, qui douent quelquefois un peuple du courage nécessaire pour s'arracher à ce joug. C'est toujours la cruauté des Sultans qui provoque la fédition. Tous les trônes de l'Orient sont souillés du fang de leur maitre. Qui le versa? La main des esclaves.

La simple publication de la vérité n'occasionne point de commotions vives. D'ailleurs, l'avantage de la paix dépend du prix dont on l'achete. La guerre est, sans doute, un mal; mais, pour l'éviter, faut-il que, sans combattre, les citoyens se laissent ravir leurs biens, leur vie & leur liberté? Un

Prince ennemi vient, les armes à la main, réduire un peuple à l'esclavage: ce peuple présentera t-il sa tête au joug de la servitude? Qui le propose, est un lâche. Quelque nom que porte le ravisseur de ma liberté, je dois la désendre contre lui.

Point d'Etat qui ne soit susceptible de résorme, souvent aussi nécessaire que désagréable à certaines gens. L'administration s'abstiendra-t-elle de les faire? faut-il, dans l'espoir d'une fausse tranquilité, qu'elle fasse aux Grands le sa-crisice du bien public, & sous le vain prétexte de conserver la paix, qu'elle abandonne l'empire aux voleurs qui le pillent?

Il est, comme je l'ai déja dit, des maux nécessaires. Point de guérison sans douleur. Si l'on souffre dans le traitement, c'est moins du remede que de la

maladie.

Une conduite timide, des ménagements bas ont été souvent plus satals aux sociétés, que la sédition mème. On peut sans offenser un Prince vertueux, sixer les bornes de son autorité; lui représenter que la loi, qui déclare le bien public la premiere des loix, est une loi sacrée, inviolable, que lui-même doit respecter; que toutes les autres loix ne sont que les divers moyens d'assurer

l'exécution de la premiere, & qu'enfin toujours malheureux du malheur des sujets, il est une dépendance réciproque entre la félicité des peuples & celle du Souverain. D'où je conclus:

Que la chose vraiment nuisible pour lui, est le mensonge qui lui cache la ma-

ladie de l'Etat;

Que la chose vraiment avantageuse pour lui, est la vérité qui l'éclaire sur

le traitement & le remede.

La révélation de la vérité est donc utile: mais l'homme, dira-t-on, la doitil aux autres hommes, lorsqu'il est si dangereux pour lui de la leur révéler?



# CHAPITRE XI.

Qu'on doit la vérité aux hommes.

Si je consultois sur ce sujet, & St. Augustin, & St. Ambroise, je dirois avec le premier:

" La vérité devient-elle un sujet de ,, scandale ? Que le scandale nause &

,, que la vérité foit dite,, a).

a) Si de veritate scandelum, utilius permittitur nasci scandalum quam veritas relinquatur.

Je répéterois d'après le second: " on n'est pas désenseur de la vérité, si, du moment qu'on la voit, on ne la dit point sans honte & sans crainte, b). J'ajouterois ensin, " que la vérité, quelque temps éclipsée par l'erreur, en perce tôt ou tard le nuage, c).

Mais il n'est point ici question d'autorité. Ce que l'on doit à l'opinion des hommes célebres, c'est du respect, & non une soi aveugle. Il faut donc scrupuleusement examiner leurs opinions; & cet examen fait, il faut juger, non d'après leur raison, mais d'après la sienne. Je crois les trois angles d'un triangle égaux à deux droits, non parce qu'Euclide l'a dit, mais parce que je puis m'en démontrer la vérité.

Veut-on savoir si l'on doit réellement la vérité aux hommes? Qu'on interroge les gens en place eux-memes: tous conviendront qu'il leur est important de la connoître, & que sa connoissance seule leur sournit les moyens d'accroître & d'assurer la sélicité publique. Or, si tout homme doit, en qualité de citoyen, contribuer de tout son pouvoir au bon-

b) Ille veritatis defensor esse dehet, qui cum recte sentit, loqui non metait, nec erubescit.

c) Occultari potest ad tempus veritas, vinci non potest. S. Ang.

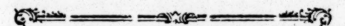
heur de ses compatriotes, sait-on la vé-

rité, on doit la dire.

Demander si l'on la doit aux hommes; c'est, sous un tour de phrase obscur & détourné, demander s'il est permis d'ètre vertueux, & de faire le bien de ses semblables?

Mais l'obligation de dire la vérité suppose la possibilité de la découvrir. Les Gouvernements doivent donc en faciliter les moyens; & le plus sûr de tous

est la liberté de la presse.



## CHAPITRE XII.

De la liberté de la Presse.

C'est à la contradiction, par conféquent à la liberté de la presse, que les sciences physiques doivent leur perfection. Otez cette liberté, que d'erreurs consacrées par le temps seront citées comme des axiomes incontestables! Ce que je dis du physiqué, est applicable au moral & au politique. Veut-on en ce genre s'assurer de la vérité de ses opinions? il faut les promulguer. C'est à la pierre de touche de la contradiction, qu'il faut les éprouver. La presse doit donc être libre. Le Magistrat qui la gene,

s'oppose donc à la perfection de la morale & de la politique : il peche contre sa nation a): il étousse jusque dans leurs germes les idées heureuses qu'eût produites cette liberté. Or, qui peut apprécier cette perte? Ce qu'on peut dire à ce sujet, c'est que le peuple libre, le peuple qui pense, commande toujours au

peuple qui ne pense pas b).

Le Prince doit donc aux nations la vérité comme utile, & la liberté de la presse comme moyen de la découvrir. Par-tout où cette liberté est interdite, l'ignorance, comme une nuit prosonde, s'étend sur tous les esprits. Alors, en cherchant la vérité, ses amateurs craignent de la découvrir. Ils sentent qu'une sois découverte, il saudra, ou la taire, ou la dégusser lâchement, ou s'exposer à la persécution. Tout homme la redoute. S'il est toujours de l'intérêt public de connoître la vérité, il n'est pas toujours de l'intérêt particulier de la dire.

a) Qui foumet ses idées au jugement & à l'examen de ses concitoyens, doit publier toutes celles qu'il croit vraies & utiles. Les taire, seroit le

figne d'une indifférence criminelle.

b) Qu'apprend à l'étranger la défense de parler & d'écrire librement? Que le Gouvernement qui fait cette defense, est injuste & mauvais. L'Angleterre, généralement regardée comme le meilleur, est celui où le citoyen, à cet égard, est le plus libre.

La plupart des Gouvernements exhortent encore le citoven à sa recherche; mais presque tous le punissent de sa découverte. Or, peu d'hommes bravent à la longue la haine du puissant, par pur amour de l'humanité & de la vérité. En conséquence, peu de maîtres qui la révelent à leurs Eleves. Aussi l'instruction donnée maintenant dans les Colleges & les Séminaires, se réduit-elle à la lecture de quelques Légendes, à la science de quelques sophismes propres à favorifer la superstition, à rendre les esprits faux, & les cœurs inhumains. Il faut aux hommes une autre éducation. Il est temps qu'à de frivoles instructions, on en substitue de plus solides; qu'on enfeigne aux citoyens ce qu'ils doivent à eux, à leur prochain, à leur patrie; qu'on leur fasse sentir le ridicule des disputes religieuses c), l'intérêt qu'ils out de perfectionner la morale, & par conféquent de s'affurer la liberté de penser & d'écrire.

Mais que d'opinions bizarres n'engen-

c) S'agit-il de Religion? Par quelle raison en défendre l'examen? Est elle vraie? elle-peut supporter la preuve de la discussion. Est elle fausse? en ce dernier cas quelle absurdité de protéger une religion dont la morale est pusillantene & cruelle, & le culte à charge à l'Etat, par l'excessive dépense qu'exige l'entretien de ses Ministres!

dreroit point cette liberté? Qu'importe. Ces opinions détruites par la raison aussi-tôt que produites, n'altéreroient

pas la paix des Etats.

Point de prétextes spécieux dont l'hypocrisse & la tyrannie n'aient coloré le desir d'imposer silence aux hommes éclairés; & dans ces vains prétextes, nul citoyen vertueux n'apperçut de motif légitime pour la taire.

La révélation de la vérité ne peut être odieuse qu'à ces imposteurs, qui trop souvent écoutés des Princes, leur présentent le peuple éclairé comme factieux,

& le peuple abruti comme docile.

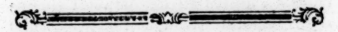
Qu'apprend à ce sujet l'expérience? Que toute nation instruite est sourde aux vaines déclamations du fanatisme,

& que l'injustice la révolte.

C'est lorsqu'on me dépouille de la propriété de mes biens, de ma vie & de ma liberté, que je m'irrite; c'est alors que l'esclave s'arme contre le maître. La vérité n'a pour ennemis que les ennemis même du bien public. Les méchants s'opposent seuls à sa promulgation.

Au reste, c'est peu de montrer que la vérité est utile, que l'homme la doit à l'homme, & que la presse doit être libre, il faut de plus indiquer les maux qu'engendre dans les empires l'indissé-

rence pour la vérité.



## CHAPITRE XIII.

Des maux que produit l'indifférence pour la Vérité.

Dans le corps politique, comme dans le corps humain, il faut un certain degré de fermentation pour y entretenir le mouvement & la vie. L'indifférence pour la gloire & la vérité, produit stagnation dans les ames & les esprits. Tout peuple, qui, par la forme de son Gouvernement, ou la stupidité de ses Administrateurs, parvient à cet état d'indifférence, est stérile en grand talents comme en grandes vertus a). Prenons les habitants de l'Inde pour exemple. Quels hommes! comparés aux habitants actifs & industrieux des bords de la Seine, du Rhin, ou de la Tamise.

L'Indien, plongé dans l'ignorance, indifférent à la vérité, malheureux au-

a) Les vertus fuyent les lieux d'où la vérité est bannie. Elles n'habitent point les empires où l'efclavage donne le nom de Soleil de justice aux tyrans les plus injustes & les plus cruels, où la terreur prononce les panégyriques. Quelles idées de malheureux courtifans peuvent-ils se former de la vertu, dans des pays où les Princes les plus craints sont les plus loués ?

dedans, foible au dehors, est esclave d'un despote également incapable de le conduire au bonheur durant la paix, à l'ennemi durant la guerre b).

Quelle différence de l'Inde actuelle, à cette Inde jadis si renommée, & qui, citée comme le berceau des Arts & des Sciences, étoit peuplée d'hommes avides de gloire & de vérités! Le mépris conçu pour cette nation, déclare le mépris auquel doit s'attendre tout peuple qui croupira, comme l'Indien, dans la paresse & l'indifférence pour la gloire.

Quiconque regarde l'ignorance comme favorable au Gouvernement, & l'erreur comme utile, en méconnoît les productions. Il n'a point confulté l'Histoire. Il ignore qu'une erreur utile pour le moment, ne devient que trop souvent le germe des plus grandes calamités.

b) La guerre s'allume-t-elle en Orient? le Sophi, retiré dans son serrail, ordonne à ses esclaves d'aller se faire tuer pour lui sur la frontiere. Il ne daigne pas même les y conduire. Se peut-il, dit à ce sujet Machiavel, qu'un Monarque abandonne à ses savoris, la plus noble de ses sonctions; celle de Général? Ignore-t-il qu'intéressés à prolonger leur commandement, ils le sont aussi à prolonger la guerre? Or, quelle perte d'hommes & d'argent n'occassonne pas sa durée! A quels revers d'aifleurs ne s'expose point la nation victorieuse, qui laisse échapper le moment d'accabler son ennemi?

Un nuage blanc s'est-il élevé au-dessus des montagnes; c'est le voyageur expérimenté qui seul y découvre l'annonce de l'ouragan: il se hâte vers la couchée. Il sait que s'abaissant du sommet des monts, ce nuage étendu sur la plaine, voilera bien-tôt de la nuit affreuse des tempètes, ce ciel pur & serein qui luit encore sur sa tête.

L'erreur est ce nuage blanc, où peu d'hommes apperçoivent les malheurs dont il est l'annonce. Ces malheurs cachés au stupide sont prévus du Sage. Il sait qu'une seule erreur peut abrutir un peuple, peut obscurcir tout l'horison de ses idées; qu'une imparsaite idée de la Divinité, a souvent opéré cet effet.

L'erreur, dangereuse en elle-même, l'est sur-tout par ses productions. Une

erreur est féconde en erreurs.

Tout homme compare plus ou moins ses idées entr'elles. En adopte-t-il une sausse? de cette idée, unie à d'autres, il en résulte des idées nouvelles & nécessairement sausses, qui, se combinant de nouveau avec toutes celles dont il a chargé sa mémoire, donnent à toutes une plus ou moins sorte teinte de fausseté.

Les erreurs théologiques en font un exemple: il n'en faut qu'une, pour infecter toute la masse des idées d'un hom-

me, pour produire une infinité d'opinions bizarres, monstrueuses, & toujours inattendues; parce qu'avant l'accouchement on ne prédit pas la naissance

des monstres.

L'erreur est de mille especes. La vérité, au contraire, est une & simple: sa marche est toujours uniforme & conféquente. Un bon esprit sait d'avance la route qu'elle doit parcourir c). Il n'en est pas ainsi de l'erreur. Toujours inconféquente & toujours irréguliere dans sa course, on la perd chaque instant de vue: ses apparitions font toujours imprévues; on n'en peut donc prévenir les effets.

Pour en étouffer les femences d), le Législateur ne peut trop exciter les hom-

mes à la recherche de la vérité.

c) Les principes d'un Ministre éclairé une fois connus, on peut, dans presque toutes les positions, prédire quelle fera sa conduite. Celle d'un sot est indevinable. C'est une visite, un bon mot, une impatience qui le détermine; & delà ce pro-

verbe: Que Dieu seul devine les sots.

d) Pour détruire l'erreur , faut-il la forcer an filence? Non. Que faire donc? La laisser dire. L'erreur, obscure par elle-même, est rejetée de tout bon esprit. Le temps ne l'a-t il point accréditée ; n'est - elle point favorisée du Gouvernement? elle ne soutient point le regard de l'examen. La raison donne à la longue le ton, par-tout où l'on la dit librement.

Tout vice, disent les Philosophes, est une erreur de l'esprit. Les crimes & les préjugés sont streres : les vérités & les vertus sont sœurs. Mais quelles sont les matrices de la vérité? La contradiction & la dispute. La liberté de penser porte les fruits de la vérité : cette liberté éleve l'ame, engendre des pensées sublimes : la crainte, au contraire, l'affaisse, & ne produit que des idées basses.

Quelqu'utile que soit la vérité, supposons cependant qu'entraîné à sa ruine par le vice de son Gouvernement, un peuple ne pût l'éviter que par un grand changement dans ses loix, ses mœurs & ses habitudes; saut-il que le Législateur le tente? Doit-il faire le malheur de ses contemporains, pour mériter l'estime de la postérité? La vérité ensin qui conseilleroit d'assurer la félicité des générations sutures par le malheur de la présente, doit-elle être écoutée?





## CHAPITRE XIV.

Que le Bonheur de la génération future n'est jamais attaché au malheur de la génération présente.

OUR montrer l'absurdité de cette supposition, examinons de quoi se compose ce qu'on appelle la génération présente.

1°. D'un grand nombre d'enfants, qui n'ont point encore contracté d'habitudes.

2°. D'adolescents, qui peuvent faci-

lement en changer.

3°. D'hommes faits, & dont plusieurs ont déja pressenti & approuvé les réformes proposées.

4°. De vieillards, pour qui tout changement d'opinions & d'habitudes

est réellement insupportable.

Que résulte-t-il de cette énumération? Qu'une sage réforme dans les Mœurs, les Loix & le Gouvernement peut déplaire au vieillard, à l'homme foible & d'habitude; mais, qu'utile aux générations futures, cette réforme l'est encore au plus grand nombre de ceux qui composent la génération préiente; que, par conséquent, elle n'est

jamais contraire à l'intérêt actuel & général d'une nation.

Au reste, tout le monde sait, que, dans les empires, l'éternité des abus n'est point l'effet de notre compassion pour les vieillards, mais de l'intérêt mal entendu du Puissant. Ce dernier, également indifférent au bonheur de la génération présente a) ou future, veut qu'on le facrifie à ses moindres fantaisses : il

veut : il est obéi.

Quelqu'élevé cependant que soit un homme, c'est à la nation, & non à lui, qu'on doit le premier respect. Dieu, dit-on, est mort pour le salut de tous. Il ne faut donc pas immoler le bonheur de tous aux fantaisses d'un seul. On doit à l'intérêt général le facrifice de tous les intérêts personnels. Mais, dira-t-on, ces facrifices font quelquefois cruels. Oui, s'ils sont exécutés par des gens inhumains on stupides. Le bien public ordonne-t-il le mal d'un individu? toute compassion est due à sa misere. Point de moyen de l'adoucir, qu'on ne doive

a) Un fage Gouvernement prépare toujours dans le bonheur de la génération présente, celui de la génération future. On a dit de la vieillesse & de la jeunesse, " que l'une prévoyoit trop, & l'autre ,, trop peu; qu'aujourd'hui est la maîtresse du , jeune, & demain celle du vieillard. , C'est à la maniere des vieillards, que doivent se conduire le. Etats.

employer. C'est alors que la justice & l'humanité du Prince doivent être inventives. Tous les infortunés ont droit à ses bienfaits: il doit flatter leurs peines. Malheur à l'homme dur & barbare qui resuleroit au citoyen jusqu'à la consolation de se plaindre! La plainte, commune à tout ce qui souffre, à tout ce qui respire, est toujours légitime.

Je ne veux pas que l'infortune éplorée retarde la marche du Prince vers le bien public: mais je veux qu'en passant, il essuye les larmes de la douleur, & que, sensible à la pitié, l'amour seul de la patrie l'emporte en lui sur l'amour du par-

ticulier.

Un tel Prince, toujours ami des malheureux, & toujours occupé de la félicité des ses sujets, ne regardera jamais la révélation de la vérité comme dangereuse.

Que conclure de ce que j'ai dit au su-

jet de cette question?

Que la découverte du vraï, toujours utile au public, ne fut jamais funeste

qu'à son auteur.

Que la révélation de la vérité n'altere point la paix des Etats; qu'on en a pour garant la lenteur même de ses progrès.

Qu'en toute espece de Gouvernement,

il est important de la connoître.

Qu'il n'est proprement que deux sortes de Gouvernement; l'un bon, l'autre mauvais.

Qu'en aucun d'eux, le bonheur du Prince n'est lié au malheur des sujets.

Que si la vérité est utile, on la doit

aux hommes.

Que tout Gouvernement, en conséquence, doit faciliter les moyens de la découvrir.

Que le plus sûr de tous est la liberté

de la presse.

Que les sciences doivent leur perfec-

tion à cette liberté.

Que l'indifférence pour la vérité est une source d'erreurs, & l'erreur une

fource de calamités publiques.

Qu'aucun ami de la vérité ne proposa de sacrifier la félicité de la génération présente, à la félicité de la génération à venir.

Qu'une telle hypothese est impossible. Qu'enfin, c'est de la seule révélation

de la vérité, qu'on peut attendre le

bonheur futur de l'humanité.

La conféquence de ces diverses propositions; c'est que personne n'ayant le droit de faire le mal public, nul n'a droit de s'opposer à la publication de la vérité, & sur-tout des premiers principes de la morale.

Un homme, à titre de fort, a-t-il

usurpé ce pouvoir sur une nation? de ce moment même la nation croupit dans l'ignorance de ses véritables intérêts. Les feules loix adoptées, font les loix favorables à l'avarice & à la tyrannie des Grands. La cause publique reste sans défenseurs. Telle est, dans la plupart des Royaumes, l'état actuel des peuples. Cet état est d'autant plus affreux, qu'il faut des siecles pour les en arracher.

Qu'au reste, les intéressés aux malheurs publics ne redoutent encore aucune révolution prochaine. Ce n'est point sous les coups de la vérité, c'est fous les coups du puissant, que succombera l'erreur. Le moment de sa destruction est celui où le Prince confondra son intérêt avec l'intérêt public. Jusques-là, c'est en vain qu'on présentera le vrai aux hommes. Il en fera toujours méconnu. N'est-on guidé dans sa conduite & sa croyance que par l'intérêt du moment; comment, à fa lueur incertaine & variable, distinguer le mensonge de la vérité?

d ou de s'oppeler à la publication ne la ven é, & fut-tout des prages pincipes de la morale.

Un homme, à titte de fort, a til

### CHAPITRE XV.

Que les mêmes opinions paroissent vraies ou fausses, selon l'intérêt qu'on a de les croire telles ou telles.

Tous les hommes conviennent de la vérité des propositions géométriques. Seroit-ce parce qu'elles sont démontrées? Non: mais parce qu'indifférents à leur fausseté ou à leur vérité, les hommes n'ont nul intérêt de prendre le faux pour le vrai. Leur suppose-t-on cet intérêt? alors les propositions les plus évidemment démontrées leur paroîtront problématiques. Je me prouverois, au besoin, que le contenu est plus grand que le contenant: c'est un fait dont quelques religions sournissent des exemples.

Qu'un Théologien Catholique se propose de prouver qu'il est des bâtons sans deux bouts; rien pour lui de plus facile. Il distinguera d'abord deux sortes de bâtons: les uns spirituels, les autres matériels. Il dissertera obscurément sur la nature des bâtons spirituels: il en conclura que l'existence de ces bâtons est un mystere au dessus, & non contraire à la raison. Alors cette proposition évidente

a) "qu'il n'est point de bâton sans deux, bouts, ,, deviendra problématique.

Il en est de même, dit à ce sujet un Anglois, des vérités les plus claires de la morale. La plus évidente " c'est qu'en, fait de crimes, la punition doit être, personnelle, & que je ne dois pas être, pendu pour le vol commis par mon

youin.

Cependant

a) Chacun parle d'évidence : & puisque l'occasion s'en présente, je tâcherai d'attacher une

idée nette à ce mot.

Evidence vient du mot latin videre, voir. Une toise est plus grande qu'un pied. Je le vois. Tout fait dont je puis constater l'existence par mes sens, est donc évident pour moi. Mais l'est-il également pour ceux qui ne sont pas à portée de s'en assure par le même témoignage? Non. D'où je conclus qu'une proposition généralement évidente, n'est autre chose qu'un fait dont tous les hommes peuvent également, & à chaque instant, vérisier l'existence.

Que deux corps & deux corps fassent quatre corps; cette proposition est évidente pour tous les hommes, parce que tous peuvent, à chaque instant, en constater la vérité: mais qu'il y ait dans les écuries du Roi de Siam un Eléphant haut de vingt-quatre pieds; ce fait, évident pour tous ceux qui l'auroient vu, ne le seroit ni pour moi, ni pour ceux qui ne l'auroient pas mesuré. Cette proposition ne peut donc être citée ni comme évidente, ni même comme vraisemblable. Il est en esset plus raisonnable de penser que dix témoirs de ce fait, ou se sont menti, qu'il n'est raisonnable de croire à l'existence d'un éléphant d'une hauteur double de celle des autres.

Cependant que de Théologiens soutiennent encore, que Dieu punit dans les hommes actuels le péché de leur pre-

mier pere b)!

Pour cacher l'absurdité de ce raisonnement, ils ajoutent, que la justice d'en-haut n'est pas celle de l'homme. Mais si la justice du ciel est la vraie c), & que cette justice ne soit pas celle de la terre, l'homme vit donc dans l'ignorance de la justice: il ne sait donc jamais si l'action qu'il croit équitable n'est point injuste; si le vol & l'assassinat ne sont point des vertus d). Que deviennent

b) Pourquoi, disoit un Missionnaire à un Lettré Chinois, n'admettez-vous qu'un destin aveugle? C'est, répondit-il, que nous ne pensons pas qu'un être intelligent puisse être injuste, & puisse punir dans un nouveau né, le crime commis il y a 6000 ans par Adam son pere. Votre piété stupide fait de Dien un être intelligent & injuste: la nôtre, plus éclairée, en fait un aveugle destin.

L'Eglise pensoit autresois, que, dans les duels ou les batailles, DIEU se rangeoit toujours du côté de l'offensé. L'expérience a démenti l'Eglise. L'on sait, que, dans les combats particuliers, le ciel est toujours du côté du plus fort & du plus adroit, & dans les combats généraux, du côté des meilleures troupes & du plus habile Général.

d) Peu de Philosophes ont nié l'existence d'un Dieu physique. "Il est une cause de ce qui est, , & cette cause est inconnue. ,, Or , qu'on lui donne le nom de Dieu ou tout autre : qu'importe? Les disputes à ce sujet ne sont que des disputes de mots. Il n'en est pas ainsi du Dieu moral. L'oppo-

Tome II.

alors les principes de la loi naturelle & de la morale? Comment s'assurer de leur justesse, & distinguer l'honnète homme du scélérat?



## CHAPITRE XVI.

L'Intérêt fait estimer en soi jusqu'à la cruauté qu'on déteste dans les autres.

Toutes les nations de l'Europe confiderent avec horreur ces Prêtres de Carthage, dont la barbarie enfermoit des enfants vivants dans la statue brûlante de Saturne ou de Moloch. Point d'Espagnol cependant qui ne respecte la même cruauté en lui & dans ses Inquisiteurs. A quelle cause attribuer cette contradiction? À la vénération que l'Espagnol conçoit dès l'enfance pour les Moines. Il faudroit, pour le défaire de ce respect d'habitude, qu'il pensat, qu'il consultât sa raison, qu'il s'exposat à la sois à

sition qui s'est toujours trouvée entre la justice de la terre & celle du ciel, en a souvent fait nier l'existence. D'ailleurs, a-t-on dit, qu'est-ce que la Morale? Le recueil des conventions que les besoins réciproques des hommes les ont nécessités de contracter entr'eux. Or, comment faire un Dieu de l'œuvre des hommes?

la fatigue de l'attention, & à la haine de ce même Moine. L'Espagnol est donc forcé, par le double intérêt de la crainte & de la paresse, de révérer dans le Dominicain la barbarie qu'il déteste dans le Prêtre du Mexique. On me dira, sans doute, que la différence des cultes change l'essènce des choses, & que la cruauté, abominable dans une religion, est respectable dans l'autre.

Je ne répondrai point à cette absurdité: j'observerai seulement, que le même intérêt, qui, par exemple, me fait aimer & respecter dans un pays la cruauté, que je hais & méprise dans les autres, doit, à d'autres égards, fasciner encore les yeux de ma raison; qu'il doit souvent m'exagérer le mépris dû à cer-

tains vices.

L'avarice en est un exemple. L'avare se contente-t-il de ne rien donner & d'épargner le sien; ne se porte-t-il d'ailleurs à aucune injustice? de tous les vicieux, c'est peut-être celui qui nuit le moins à la société. Le mal qu'il fait n'est proprement que l'omission du bien qu'il pourroit faire.

De tous les vices, si l'avarice est le plus généralement détesté, c'est l'esset d'une avidité commune à presque tous les hommes : c'est qu'on hait celui dont on ne peut rien attendre. Ce font les avares avides, qui décrient les avares fordides.



### CHAPITRE XVII.

L'Intérêt fait honorer le crime.

UELQUE notion imparfaite que les hommes aient de la vertu, il en est peu qui respectent le vol, l'affassinat, l'empoisonnement, le parricide; & cependant l'Eglise entiere honora toujours ces crimes dans ses Protecteurs. Je citerai pour exemples. Constantin & Clovis.

Le premier, malgré la foi des ferments, fait affassiner Licinius son beaufrere; maffacrer Licinius son neveu à l'age de 12 ans; mettre à mort son fils Crispus illustré par ses victoires ; égorger son beau-pere Maximien à Marseille: il fait enfin étouffer sa femme Fausta dans un bain. L'authenticité de ces crimes force les Payens d'exclure cet Empereur de leurs fêtes & de leurs initiations; & les vertueux Chrétiens le recoivent dans leur Eglise. Quant au farouche Clovis, il affomme avec une masse d'armes, Regnacaire & Richemer, deux frercs, & tous deux ses parents. Mais il est libéral envers l'Eglise; & Savaron prouve dans un livre la fainteté de Clovis.

L'Eglise, il est vrai, ne sanctifia ni lui, ni Constantin; mais elle honora du moins en eux, deux hommes souil-lés des plus grands crimes.

Quiconque étend le domaine de l'E-glise, est toujours innocent à ses yeux. Pepin en est la preuve. Le Pape, à sa priere, passe d'Italie en France. Arrivé dans ce Royaume, il oint Pepin, & couronne en lui un usurpateur, qui tenoit son Roi légitime ensermé dans le Couvent de St. Martin, & le fils de son maître dans le Couvent de Fontenelle en Normandie.

Mais ce couronnement, dira-t-on, fut le crime du Pape, & non celui de l'Eglise. Le silence des Prélats sut l'approbation secrete de la conduite du Pontise. Sans ce consentement tacite, le Pape, dans une assemblée des principaux de la nation, n'eût osé légitimer l'usurpation de Pepin. Il n'eût point, sous peine d'excommunication, défendu de prendre un Roi d'une autre race.

Mais tous les Prélats ont-ils honoré de bonne foi ces Pepins, ces Clovis, ces Constantins? Quelques - uns, sans doute, rougissoient intérieurement de ces odieuses béatifications; mais la plurart n'appercevoient point le crime dans le criminel qui les enrichissoit.

Que ne peut sur nous le prestige de

l'intéret!

# CHAPITRE XVIII.

L'Intérêt fait des Saints.

E prends Charlemagne pour exemple. C'étoit un grand homme: il étoit doué de grandes vertus; mais d'aucune de celles qui font des faints. Ses mains étoient dégoûtantes du fang des Saxons injustement égorgés: il avoit dépouillé ses neveux de leur patrimoine : il avoit époufé quatre femmes : il étoit accusé d'inceste. Sa conduite n'étoit pas celle d'un faint; mais il avoit accru le domaine de l'Eglise, & l'Eglise en a sait un Saint. Elle en usa de même avec Hermenigilde, fils du Roi Visigot l'Eurigilde. Ce jeune Prince, ligué avec un Prince Sueve contre son propre pere, lui liyre bataille, la perd, est pris près de Cordoue, tué par un Officier de l'Eurigilde. Mais il croyoit à la consubstantialité, & l'Eglise le sanctifie.

Mille scélérats ont eu la même bonne fortune. St. Grille, Evêque d'Alexandrie, est l'assassin de la belle & sublime Hypatie: il est pareillement canonisé.

Philippe de Commines rapporte à ce sujet, qu'entré à Pavie dans le Couvent des Carmes, on lui montra le corps du Comte d'Yvertu, de ce Comte, qui, parvenu à la Principauté de Milan par le meurtre de Bernabo son oncle, fut le premier qui porta le titre de Duc. Eh quoi! dit Commines au Moine qui l'accompagnoit, vous avez canonisé un tel monstre! Il nous faut des bienfaicteurs, repliqua le Carme: or, pour les multiplier, nous fommes dans l'usage de leur accorder les honneurs de la fainteté. C'est par nous que les sots & les frippons deviennent faints, & par eux que nous devenons riches.

Que de successions volées par les Moines! Mais ils voloient pour l'Eglise, &

l'Eglise en a fait des Saints.

L'histoire du Papisme n'est qu'un recueil immense de faits pareils. Ouvret-on ses Légendes? on y lit les noms de mille scélérats canonisés; & l'on y cherche en vain & le nom d'un Alfred le Grand, qui sit long-temps le bonheur de l'Angleterre, & celui d'un

0 4

Henri IV, qui vouloit faire celui de la France, & enfin le nom de ces hommes de génie, qui, par leurs découvertes dans les Arts & les Sciences, ont à la fois honoré leur siecle & leur

pays.

L'Eglise, toujours avide de richesses, disposa toujours des dignités du paradis, en faveur de ceux qui lui donnoient de grands biens sur la terre. L'intérêt peupla le ciel. Quelle borne mettre à sa puissance? Si Dieu, comme on le dit, a tout fait pour lui, omnia propter semetipsum operatus est Dominus, l'homme, créé à son image & ressemblance, a fait de même. C'est toujours d'après son intérêt qu'il juge a). Est-il souvent

a) Notre croyance, selon quelques Philosophes, est indépendante de notre intérêt. Ces Philesophes ont tort on raison, selon l'idée qu'ils attachent au mot croire. S'ils entendent par ce mot avoir une idée nette de la chose crue, &, comme les Géometres, pouvoir s'en démontrer la vérité, il est certain qu'aucune erreur n'est crue, qu'aucune ne foutient le regard de l'examen, qu'on ne s'en forme point d'idee claire, & qu'en ce sens il est peu de croyants. Mais si l'on prend ce mot dans l'acception commune; fi l'on entend par le mot de croyunt, l'adorateur du bœuf Apis, I homme qui, fans avoir des idées nettes de ce qu'il croit, croit par imitation; qui, fi l'on veut, croit croire, & qui soutiendroit la vérité de sa croyance au péril de sa vie: en ce sens, il est beaucoup de croyants. L'Eglise Catholique vante continuellement ses martyrs : je

malheureux? C'est qu'il n'est pas assez éclairé. La paresse, un avantage momentané, & sur-tout une soumission honteuse aux opinions reçues, sont autant d'écueils semés sur la route de notre bonheur.

Pour les éviter, il faut penser; & l'on n'en prend pas la peine: l'on aime mieux croire qu'examiner. Combien de fois notre crédulité ne nous a-t-elle pas aveuglés sur nos vrais intérèts! L'homme a été défini un animal raisonnable: je le définis un animal crédule b). Que ne lui fait-on pas accroire?

ne fais pourquoi. Toute Religion a ses stens.
" Qui prétend avoir une révélation, doit mou" rir pour soutenir son dire: c'est l'unique prenve" qu'il puisse donner de ce qu'il avance. "—
Il n'en est pas de même en Philosophie. Ses propositions doivent être appuyées sur des faits &
des raisonnements. Qu'un Phisosophe meure on
non pour en soutenir la vérité, peu importe.
Sa mort ne pronveroit rien, si-non, qu'il est
opiniatrément attaché à son opinion, & non qu'elle
soit vraie.

Au reste, la croyance des fanatiques, toujours fondée sur le vain, mais puissant intérêt des récompenses célestes, en impose toujours au vulgaire; & c'est à ces fanatiques qu'il faut rapporter l'établissement de presque toutes les opinions générales.

b) Les mœurs & les actions des animaux prouvent qu'ils comparent, portent des jugements. Ils font à cet égard plus ou moins raisonnables, plus ou moins ressemblants à l'homme. Maisquel rapport entre leur crédulité & la sienne? Un hypocrite se donne-t-il pour vertueux? il est réputé tel. Il est en conséquence plus honoré que l'homme honnête.

Le Clergé se dit-il sans ambition? il est reconnu pour tel, au moment même où il se déclare le premier corps de

l'Etat c).

Les Évèques & les Cardinaux se disent-ils humbles? ils en sont crus sur leur parole, en se faisant donner les titres de Monseigneur, d'Eminence & de Grandeur; alors même que les derniers veulent marcher de pair avec les Rois. (Cardinales Regibus equiparantur).

Le Moine se dit-il pauvre? on le répute indigent, lors même qu'il envahit la plus grande partie des Domaines d'un Etat; & ce Moine en conséquence est aumôné par une infinité de dupes.

Au reste, qu'on ne s'étonne point de l'imbécillité humaine: les hommes, en général mal élevés, doivent être ce qu'ils sont. Leur extrème crédulité leur laisse rarement l'exercice libre de leur raison: ils portent en conséquence de

Aucun. C'est principalement en étendue de crédulité qu'ils different. & c'est peut-être ce qui distingue le plus spécialement l'homme de l'animal.

e) Si les Apôtres ne se font jamais donnés pour le premier corps de l'Etat; s'ils n'ont ja-

faux jugements, & sont malheureux. Qu'y faire? Ou l'on est indifférent à la chose qu'on juge d); & dès-lors on est sans attention & sans esprit pour la bien juger: ou l'on est vivement affecté de cette même chose; & c'est alors l'intérêt du moment, qui, presque toujours, prononce nos jugements.

mais prétendu marcher à côté des Céfars & des Proconsuls, il faut que le Clergé ait une forte opinion de la stupidité humaine, pour se dire humble avec des prétentions si fastucirses.

d) Une opinion m'est-elle indifférente? C'est à la balance de ma raison que j'en pese les avantages. Mais que cette opinion excite en moi haine, amour ou crainte; ce n'est plus la raison, ce sont mes passions qui jugent de sa vérité ou de sa fausseté. Or, plus mes passions sont vives, moins la raison a de part à mon jugement. Pour triompher du préjugé le plus grossier, ce n'est point assez d'en sentir l'absurdité.

Me suis-je démontré le matin la non-existence des spectres? si le soir je me trouve seul, our dans une chambre, ou dans un bois, les santômes & les spectres perceront de nouveau la terre ou mon plancher; la frayeur me faisira. Les raisonnements les plus solides ne pourroient rien contre ma peur. Pour étousser en moi la crainte des revenants, il ne sussit pas de m'en être prouvé la non-existence, il faut de plus, que le raisonnement par lequel j'ai détruit ce préjugé. se présente aussi habituellement & aussi rapidement à ma mémoire que le préjugé lui-inême. Or, c'est l'œuvre du temps. & quelquesois d'un très-long-temps. Jusqu'à ce temps, je tremble la nuit au seul nom de spectre & de sorcier. C'est un fait prouvé par l'expérience.

Une décision juste suppose indissérence pour la chose qu'on juge e), & desir vis de la bien juger. Or, dans l'état actuel des sociétés, peu d'hommes éprouvent ce double sentiment de desir & d'indissérence, & se trouvent dans l'heureuse position qui le produit.

Trop servilement attaché à l'intérêt du moment, l'on y sacrifie presque toujours l'intérêt à venir, & l'on juge contre l'évidence même. Peut-être M. de la Riviere a-t-il trop attendu de cette évidence. C'est sur son pouvoir qu'il son le bonheur sutur des Nations: & ce sondement n'est pas aussi solide qu'il le pense.

e) Pourquoi l'Etranger est-il meilleur juge des beautés d'un nouvel ouvrage que les Nationaux? C'est que l'indistérence dicte le jugement du premier, &, qu'au moins dans le premier moment, l'envie & le préjugé dictent celui des seconds. Ce n'est pas que parmi ces derniets, il ne s'en trouve qui mettent de l'orgueil à bien juger; mais ils sont en trop petit nombre pour que leur jugement ait d'abord aucune sur leur jugement ait d'abord aucune sur leur jugement ait d'abord aucune



and the list the A

## CHAPITRE XIX.

L'Intérêt perfuade aux Grands qu'ils sont d'une espece différente des autres hommes.

Admet - on un premier homme? tous sont de la même maison, d'une famille également ancienne: tous par

conféquent sont nobles.

Qui refuseroit le titre de Gentilhomme à celui, qui, par des extraits levés sur les registres des circoncisions & des baptèmes, prouveroit une descendance en ligne directe depuis Abraham jusqu'à lui!

Ce n'est donc que la confervation ou la perte de ces extraits, qui distin-

gue le noble du roturier.

Mais le Grand se croit-il réellement d'une race supérieure à celle du Bourgeois, & le Souverain, d'une espece différente de celle du Duc, du Comte, &c? Pourquoi non? J'ai vu des hommes pas plus sorciers que moi, se dire & se croire sorciers jusques sur l'échafaud. Mille procédures justifient ce sait. Il en est qui se croient nés heureux, & qui s'indignent, lorsque la sortune les abandonne un moment. Ce senti-

ment, diroit M. Hume, est en eux l'effet du succès constant de leurs premieres entreprises. D'après ce succès, ils ont dû prendre leur bonheur pour un esset, & leur étoile pour la cause de cet esset a). Si telle est l'humanité, faut-il s'étonner que des Grands, gâtés par les hommages journaliers rendus à leurs richesses & à leurs dignités, se croient d'une race particuliere b)?

Cependant ils reconnoissent Adam pour le pere commun des hommes. Oui; mais sans en être entiérement convain-

CUS.

Leurs gestes, leurs discours, leurs regards, tout dément en eux cet aveu, & tous sont persuadés qu'eux & le Prince ont sur le peuple & le bourgeois le droit du fermier sur ses bestiaux.

Je ne fais point ici la fatyre des Grands
c), mais celle de l'homme. Le Bour-

a) Deux faits, dit M. Hume, arrivent-ils toujours ensemble? l'on suppose une dépendance nécessaire entr'eux. L'on donne à l'un le nom de cause; à l'autre celui d'effet.

b) L'ancienneté de leur Maison est sur-tout chere à ceux qui ne peuvent être fils de leur

mérite.

ci) Si tous les hommes sont les descendants d'Adam, s'ensuit-il qu'en cette qualité tous doivent être également considérés? Non. Il est dans tonte société, des supérieurs qu'on doit respecter. Mais est-ce aux grandes places on à la haute naissance, qu'on doit son premier respect? Je

geois rend à son valet tout le mépris

que le puissant a pour lui.

Qu'au reste on ne soit point surpris de trouver l'homme sujet à tant d'illusions d). Ce qui seroit vraiment suprenant, c'est qu'il se resusat aux erreurs qui stattent sa vanité.

Il croit & croira toujours ce qu'il aura intérêt de croire. S'il s'attache quelquefois à la recherche du vrai, s'il s'occupe de sa découverte, c'est qu'il imagine par sois qu'il est de son intérêt de la connoître.

conclurois en faveur des grandes places. Elles supposent du moins quelque mérite. Or, ce que le public a vraiment intérêt d'honorer, c'est le mérite.

d) Le préjugé commande-t-il? la raison se tait. Le préjugé fait en certains pays respecter l'Officier de qualité, mépriser l'Officier de fortune, & présérer par conséquent la naissance au mérite. Nul doute qu'un Etat parvenu à se degré de corruption ne soit près de sa ruine.

Les long of the process of the proce

ed des inflacts oude recilie feut versente,

# CHAPITRE XX.

L'Intérêt fait honorer le vice dans un Protesteur.

UN homme attend-il sa fortune & sa considération d'un Grand sans mérite? il devient son panégyriste. L'homme jusqu'alors honnête cesse de l'être: il change de mœurs, &, pour ainsi dire, d'état. Il descend de la condition de citoyen libre, à celle d'esclave. Son intérêt se sépare en cet instant de l'intérêt public. Uniquement occupé de son maître & de la fortune de ce Protecteur, tout moyen de l'accroître lui paroît légitime. Ce maître commet-il des injustices, opprime-t-il ses concitoyens, s'en plaignent-ils? Ils ont tort.

Les Prêtres du Jupiter ne faisoientils pas adorer en lui le parricide qui

les faifoit vivre?

Qu'est-ce que le protégé exige du Protecteur? puissance, & non - mérite. Qu'est-ce qu'à son tour le Protecteur exige du protégé? Bassesse, dévouement, & non-vertu.

C'est en qualité de dévoué, que le protégé est élevé aux premiers postes. S'il est des instants où le mérite seul y moute, c'est dans les temps orageux où la nécef-

sité les y appelle.

Si dans les guerres civiles tous les emplois importants sont confiés aux talents, c'est que le Puissant de chaque parti, sortement intéressé à la destruction du parti contraire, est sorcé de sacrifier à sa sûreté, & son envie, & ses autres passions. Cet intérêt pressant l'éclaire alors sur le mérite de ceux qu'il emploie: mais le danger passé, la paix & la tranquillité rétablies, ce même Puissant, indissérent au vice ou à la vertu, aux talents ou à la sottise, ne les distingue plus.

Le mérite tombe dans l'avilissement, la vérité dans le mépris. Que peut-elle

alors en faveur de l'humanité!



### CHAPITRE XXI.

L'Intérêt du Puissant commande plus impérieusement que la Vérité aux opinions générales.

L'ON vante sans cesse la puissance de la vérité; & cependant cette puissance, tant vantée, est stérile, si l'intérêt du Prince ne la séconde. Que de vérités encore enterrées dans les ouvrages des Gordons, des Sydneis, des Machiavels, n'en seront retirées que par la volonté efficace d'un Souverain éclairé & vertueux! Ce Prince, dit-on, naîtra tôt ou tard. Soit. Jusqu'à ce moment, qu'on regarde, si l'on veut, ces vérités, comme des pierres d'attente & des matériaux préparés. Toujours est-il certain que ces matériaux ne seront employés par le Puissant que dans les positions & les circonstances, où les intérêts de sa gloire le forceront d'en faire usage.

L'opinion, dit-on, est la reine du monde. Il est des instants où, sans doute, l'opinion générale commande aux Souverains eux-mêmes. Mais qu'est-ce que ce fait a de commun avec le pouvoir de la vérité? Prouve-t-il que l'opinion générale en soit la production? Non: l'expérience nous démontre, au contraire, que presque toutes les questions de la morale & de la politique sont résolues par le fort, & non par le raisonnable, & que si l'opinion régit le monde, c'est à la longue le Puissant qui

régit l'opinion.

Quiconque distribue les honneurs, les richesses & les châtiments, s'attache toujours un grand nombre d'hommes. Cette distribution lui asservit les esprits, lui donne l'empire sur les ames. Tel eft le moyen par lequel les Sultans légitiment leurs prétentions les plus ablurdes, accoutument leurs sujets à s'honorer du titre d'esclaves, à mépriser

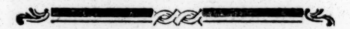
celui d'hommes libres.

Quelles font les opinions les plus généralement répandues? Ce sont, sans contredit, les opinions religieuses. Or. ce n'est ni la raison, ni la vérité, mais la violence qui les établit a). Mahomet veut persuader son Koran: il s'arme, il flatte, il effrave les imaginations. Les peuples sont par la crainte & l'espérance intéressés à recevoir sa loi; & les visions du Prophete deviennent bien-tôt l'opinion de la moitié de l'univers.

Mais les progrès de la vérité ne fontils pas plus rapides que ceux de l'erreur? Oui; lorsque l'une & l'autre font également promulguées par la puifsance. La vérité, par elle-même, est c'aire; elle faisit tout bon esprit. L'erreur, au contraire, toujours obscure,

a) La preuve de notre pen de foi, est le mépris connu pour quiconque change de religion. Rien, fans doute, de plus louable, que d'abandonner une erreur pour embrasser la vérité. D'où naît donc notre mépris pour les nouveaux convertis? De la conviction obscure où l'on est que toutes les religions sont également fausses, & que quiconque en change, s'y détermine par un intérêt fordide, & par conféquent mépsifable.

toujours retirée dans le nuage de l'incompréhensible, y devient le mépris du bon sens. Mais que peut le bon sens sans la force? C'est la violence, la fourberie, le hasard, qui, plus que la raison & la vérité, ont toujours présidé à la formation des opinions générales.



# CHAPITRE XXII.

Un Intérêt secret cacha toujours aux Parlements la conformité de la morale des Jésuites & du Papisme.

Les Parlements ont à la fois condamné la morale des Jésuites, & respecté celle du Papisme a). Cependant la conformité de ces deux morales est sensible. La protection accordée aux Jésuites, & par le Pape & par la plupart des Evêques Catholiques b), rend cette

a) La vérole physique, disoit un grand Politique, a fait de grands ravages chez les Nations Européennes: mais la vérole morale (le Papisme) y en a fait encore de plus grands.

d'un Laïc, elle eût été condamnée aussi-tôt qu'imprimée. Il n'est point de persécutions que n'eût éprouvées son Auteur.

conformité frappante. On fait que l'E-glife papiste approuva toujours dans

Sans les Parlements, cette Morale néanmoins étoit en France la seule généralement enseignée. Les Evêques l'approuvoient : la Sorbonne craignoit les Jésuites. Cette crainte rendoit leurs principes respectables. En cas pareil, ce n'est pas la chose, c'est l'Auteur que le Clergé juge. Il eut toujours deux poids & deux mesures. St. Thomas en est un exemple. Machiavel, dans son Prince, n'avança jamais les propositions que ce Saint enseigne dans son Commentaire sur la cinquieme des Politiques, Texte 13. Voyez ses

propres mots.

Ad salvationem tyrannidis, excellentes in potentià, vel divitiis interficere; quia tales per potentiam quam babent, possunt insurgere contrà tyrannum. Iterum expedit interficere supientes. Tales

num. Iterum expedit interficere Supientes. Tales enim per sapientiam eorum, possunt invenire vias ad expellandam tyrannidem. Nec Scholas, nec alias Congregationes per quas contingit vacare circà Sapientiam permittendum est. Supientes enim ad magna inclinantur, & ideo magnanimi sunt & tales de facili insurgunt. Ad salvandam tyrannidem oportet quod tyrannus procuret ut subditi imponant sibi invicem crimina, & turbent seipsos, ut amicus amicum, & populus contrà divites. & divites inter se diffentiant. Sic enim minus poterunt insurgere propter eorum divisionem. Opartet etiam subditos facere pauperes; sic enim minus poterunt insurgere contrà tyrannum, Procreanda sunt vectigalia, boc est, exuctiones multæ magnæ; sic enim cità poterunt depauperari subditi. Tyrannus debet procurare bella inter subditos vel etiam extraneos. ità ut non possint vacare ad aliquid tractandum contrà tyrannum. Regnum salvatur per amicos. Tyrannus autem ad Salvandam tyrannidem non debet confidere amicis, Texte 12, il ajoute:

Expedit tyrannus ad Salvandam tyrannidem ty-

les ouvrages de ces Religieux, des maximes aussi favorables aux prétentions

rannidem, quod non apparent subditis sævis, seu crudelis. Nam si apparent sævus, reddit se odiosum. Ex boc autem faciliùs insurgunt in eum: sed debet se reddere reverendum propter excellentiam alicujus boni excellentis. Reverentia enim debetur bono excellenti; & si non babeat bonum illud excellens, debet simulare se babere illud. Tyrannus debet se reddere talem ut videatur subditis ipsum excellere in aliquo bono excellenti, in quo ipsi desciunt, ex quo eum reverentur. Si non babeat virtutes, secundum veritatem, faciat ut opinentur babere eas.

Voici la traduction de ce passage, par Naudé. , Pour maintenir la tyrannie, il faut faire , mourir les plus puissants & les plus riches, parce que de tels gens se peuvent soulever contre le Tyran par le moven de l'autorité , qu'ils ont. Il est auffi nécessaire de se défaire , des grands esprits & des hommes favants, » parce qu'ils peuvent trouver par leur science les moyens de ruiner la tyrannie. Il ne faut pas même qu'il y ait des Ecoles, ni autres Congrégations par le moyen desquelles on puisse apprendre les sciences: car les savants ont de " l'inclination pour les choses grandes, & sont par conféquent courageux & magnanimes. Et , de tels hommes se soulevent facilement contre , les tyrans. Pour maintenir la tyrannie, il , faut que les Tyrans faffent en forte que leurs ujets s'accusent les uns les autres, & se troublent eux-mêmes; que l'ami persécute l'ami, & qu'il y ait de la diffention entre le même peuple & les riches, & de la discorde entre les opulents; car, en le faisant, ils auront moins de moyens de se soulever à cause de leurs divisions Il faut aussi rendre pauvres e des sujets; afin qu'il leur soit d'autant plus

de Rome, que défavorables à celles de tout Gouvernement: que le Clergé, à

, difficile de fe foulever contre le Tyran. Il faut , établir des subsides, c'est-à-dire, de grandes exactions & en grand nombre; car c'est le moyen de rendre bien-tôt pauvres les fujets. , Le Tyran doit auffi fusciter des guerres parmi ses sujets & même parmi les étrangers, afin qu'ils ne puissent négocier aucune chose con-, tre lui. Les Royaumes se maintiennent par le , moyen des amis; mais un Tyran ne se doit fier à personne pour se conserver en la tyrannie.

, Il ne faut pas qu'un Tyran, pour se main-, tenir dans la tyrannie, paroisse à ses sujets être , cruel; car s'il leur paroît tel, il se rend odieux : , ce qui les peut faire plus facilement foulever , contre lui : mais il doit se rendre vénérable par l'excellence de quelqu'éminente vertu; cat on doit toute sorte de respect à la vertu: & s'il n'a pas cette qualité excellente, il doit " faire semblant qu'il la possede. Le Tyran se " doit rendre tel qu'il semble à ses sujets qu'il , poffede quelqu'éminente vertu qui leur man-, que, & pour laquelle ils lui portent respect. " S'il n'a point de vertus, qu'il fasse en sorte

Telles sont sur ce sujet les idées de St. Thomas. Qu'il ait regardé la tyrannie comme une impiété, ou non, je remarquerai avec Naudé; que voilà des préceptes bien étranges dans la bouche d'un Saint. J'observerai de plus, que Machiavel, dans son Prince, n'est que le commentateur de St. Thomas. Or, en présentant les mêmes idées, fi l'un de ces Ecrivains est sanctifié, li les ouvrages approuvés sont mis dans les mains de tout le monde, & fi l'autre, au contraire, est excommunie & son livre condamné, il est évident que l'Eglise a deux poids & deux mesures, & que son intérêt feul dicte les jugements.

cet égard, fut leur complice. La morale des Jésuites est néanmoins la seule condamnée. Les Parlements se taisent sur celle de l'Eglise. Pourquoi? C'est qu'ils craignent de se compromettre avec un

coupable trop puissant.

Ils sentent confusément que leur crédit n'est point proportionné à cette entreprise; qu'à peine il a suffit pour contrebalancer celui des Jésuites. Leur intérêt, en conséquence, les avertit de ne pas tenter davantage, & leur ordonne d'honorer le crime dans le coupable qu'ils ne peuvent punir.

# CHAPITRE XXIII.

L'intérêt fait nier journellement cette maxime: Ne fais pas à autrui ce que tu ne voudrois pas qu'on te fit.

LE Prêtre Catholique, perfécuté par le Calviniste ou le Musulman, dénonce la perfécution comme une infraction à la loi naturelle. Ce même Prêtre est-il persécuteur? la persécution lui paroit légitime: c'est en lui l'effet d'un saint zele & de son amour pour le prochain. Ainsi la même action devient injuste ou légitime, légitime, selon que ce Pretre est ou

bourreau, ou patient.

Lit-on l'histoire des dissérentes sectes religieuses chrétiennes? tant qu'elles sont foibles, elles veulent qu'on n'emploie dans les disputes théologiques d'autres armes que celles du raisonne-

ment a) & de la persuasion.

Ces sectes deviennent-elles puissantes? De persécutées, comme je l'ai déja dit, elles deviennent persécutrices. Calvin brûle Servet: le Jésuite poursuit le Janséniste; & le Janséniste voudroit faire brûler le Déiste. Dans quel labyrinthe d'erreurs & de contradictions l'intérêt ne nous égare-t-il pas! Il obscurcit en nous jusqu'à l'évidence.

Que nous présente en effet le théatre de ce monde? Rien que les jeux divers & perpétuels de cet intérêt b). Plus

a) Les Moines disputent encore, ils ne raifonnent plus. Combat- on leurs opinions? leur
fait-on des objections? n'y peuvent - ils répondre? ils assurent qu'elles font depuis long-temps
résolues; & dans ce cas, cette réponse est réellement la plus adroite. Les peuples, il est vrai,
maintenant plus éclairés, favent que le livre défendu est le livre dont les maximes sont en général les plus cousormes à l'intérêt public.

b) Si l'espoir de la récompense peut seul exciciter l'homme à la recherche de la vérité, l'indifférence pour elle suppose une grande disproportion entre les récompenses attachées à sa découverte, & les peines qu'exige se recherche. on médite ce principe, plus on y découvre d'étendue & de l'écondité. C'est une carriere inépuisable d'idées fines & grandes.

Pourquoi, la vérité découverte, un Auteur est-il si souvent en butte à la persécution? C'est que l'envieux & le méchant ont intérêt de le perfécuter. Pourquoi le public prend-il d'abord parti contre le Philosophe? C'est que le public est ignorant, & que, séduit d'abord par les cris des fanatiques, il s'enivre de leur fureur. Mais il en est du public comme de Philippe de Macédoine; on peut toujours appeller du public ivre au public à jeun. Pourquoi les Puissants font-ils rarement usage des vérités découvertes par le Philosophe? C'est qu'ils s'intéressent rarement au bien public. Mais supposé qu'ils s'en occupassent, qu'ils protégeassent la vérité, qu'arriveroit - il? Qu'elle se propageroit avec une rapidité incroyable. Il n'en est pas ainsi de l'erreur. Est-elle favorisée du puissant? elle est généralement, mais non universellement adoptée. Il reste toujours à la vérité des partisans secrets. Ce font, pour ainsi dire, autant de conjurés, toujours prêts dans l'occasion à se déclarer pour elle. Un mot du Souverain suffit pour détruire une erreur. Quant à la vérité, son germe est indeftructible. Il eft, fans donte, fterile, fi le Puissant ne le féconde: mais il subsike; & si ce germe doit son développement au pouvoir, il doit son existence à la Philosophie.

# THE REPORT OF THE PARTY OF THE

# CHAPITRE XXIV.

L'intérêt dérobe à la connoissance du Prêtre honnête homme, les maux produits par le Papisme.

Les contrées les plus religieuses sont les plus incultes. C'est dans les Domaines Ecclésiastiques, que se manifeste la plus grande dépopulation. Ces contrées sont donc les plus mal gouvernées. Dans les Cantons Catholiques de la Suisse, regnent la disette & la stupidité: dans les Cantons Protestants, l'abondance & l'industrie. Le Papisme est donc destructeur des empires.

Il est sur-tout fatal aux nations, qui, puissantes par leur commerce, ont intérêt d'améliorer leurs colonies a), d'encourager l'industrie & de perfec-

tionner les arts.

Mais, chez les divers peuples, qui rend l'idole papale si respectable? La coutume.

Qui, chez ces mêmes peuples, défend de penser? La paresse: elle y commande aux hommes de tous les états.

C'est par paresse que le Prince y voit

a) Les colonies naissantes se peuplent par la tolérance; & pour cet effet il faut y rappeller la religion aux principes sur lesquels Jesus l'a fondée. P 2

tout avec les yeux d'autrui, & par paresse qu'en certain cas les nations & les Ministres chargent le Pape de penser pour eux. Qu'en arrive-t-il? Que le Pontise en prosite pour étendre son autorité, & consirmer son pouvoir. Les Princes peuvent-ils le limiter? Oui; s'ils le veulent fortement. Sans une telle volonté, qu'on n'imagine pas qu'une Eglise into-lérante rompe elle-même les fers dont

elle enchaîne les peuples.

L'intolérance est une mine, toujours chargée fous le trône, & que le mécontentement écclésiastique est toujours pret d'allumer. Qui peut éventer cette mine? La Philosophie & la vertu. Aussi l'Eglise a-t-elle toujours décrié les lumieres de l'une, & l'humanité de l'autre; a-t-elle toujours peint la Philosophie & la vertu sous des traits dissormes b). L'objet du Clergé sur de les décréditer, & ses moyens surent les calomnies. Les hommes en général aiment mieux croire qu'examiner; & le

b) Si la haine qui s'exhale en accusations vagues prouve l'innocence de l'accusé, rien n'honore plus les Philosophes que la haine du Sacerdoce. Jamais le Clergé ne cita des faits contre eux. Il ne les accusa point de l'assassinat de Henri IV, de la sédition de Madrid, de la conspiration de Saint-Domingue. Ce fut un Moine, & non un Philosophe, qui, l'année derniere, y encourageoit les noirs à massacre les blancs,

Clergé, en conséquence, vit toujours, dans la paresse de penser, le plus serme appui de la puissance papale. Quelle autre cause eût pu fasciner les yeux des Magistrats François sur le danger du Papissne?

Si dans l'affaire des Jésuites, ils montrerent pour leur Prince la tendresse la plus inquiete; s'ils prévirent alors l'excès auquel le fanatisme pouvoit se porter, ils n'apperquent cependant point, que, de toutes les Religions, la Papiste

est la plus propre à l'allumer.

L'amour des Magistrats pour le Prince n'est pas douteux : mais il est douteux que cet amour ait été en eux assez éclairé. Leurs yeux se sont long-temps fermés à la lumiere. S'ils s'ouvrent un jour, ils appercevront que la tolérance seule peut assurer la vie des Monarques qu'ils chérissent. Ils ont vu le fanatisme frapper un Prince, qui prouve chaque jour son humanité, par les bontés de détails dont il comble ceux qui l'approchent.

Je suis étranger: je ne connois pas ce Prince. Il est, dit-on, aimé. Tel est cependant dans le cœur du dévot François l'esset de la superstition, que l'amour du Moine l'emporte encore sur

l'amour du Roi.

Ne peut-on sur un objet si important réveiller l'attention des Magistrats, & les éclairer sur les dangers auxquels l'intolérant papisme exposera toujours les Souverains?



# CHAPITRE XXV.

Toute religion intolérante est essentiellement Régicide.

PRESQUE toute religion est intolérante; & dans toute religion de cette espece, l'intolérance sournit un prétexte au meurtre & à la persécution. Le trône même n'offre point d'abri contre la cruauté du Sacerdoce. L'intolérance admise, le Prêtre peut également poursuivre l'ennemi de Dieu sur le trône a) & dans la chaumiere.

a) Si l'on en eroit le Jésuite Santarel, le Pape a droit de punir les Rois. (Aussi dans un Traité de l'hérésie, du schisme, de l'apostasie & du pouvoir papal, Traité imprimé à Rome avec permission des Sapérieurs, chez l'héritier Barteliny Lanoty en 1626, ce Jésuite dit:) 'Si le Pape a sur les princes une puissance directive, il a aussi sur peux une puissance corrective. Le Souverain prontife peut donc punir les Princes hérétiques par des peines temporelles: il peut non-seulement les excommunier, mais encore les dé-

L'intolérance est mere du régicide. C'est sur son intolérance que l'Eglise fonda l'édifice de sa grandeur. Tous ses membres concoururent à cette construction. Tous crurent qu'ils seroient d'autant plus respectables & d'autant plus heureux b), que le corps auquel ils appartiendroient seroit plus puissant. Les Prêtres en tous les fiecles ne s'occuperent donc que de l'accroiffement du pouvoir c) écclésiastique. Par-tout le Clergé fut ambitieux, & dut l'être.

Mais l'ambition d'un corps fait-elle nécessairement le mal public? Oui, si

pouiller de leurs Royaumes, & absondre leurs 55 fujets du ferment de fidélité : il peut donner des curateurs aux Princes incapables de gouver-, ner : il le peut fans Concile ; parce que le tribu-, nal du Pape & celui de Jesus-Christ est un seul , & même tribunal. ,, Le Pape , ajoute-t-il , dans un autre endroit de cet ouvrage, " peut dépofer , les Rois , ou parce qu'ils font incapables de , gouverner, ou parce qu'ils font trop foibles dé-, fenseurs de l'Eglise. Il peut donc , pour les , caufes fusidites, & pour la correction & l'exem-, ple des Rois, punir de mort les négligents. ,,

b) Parmi les Ecclésiastiques, il est, sans doute, des hommes honnêtes, heureux & sans ambition: mais ceux-là ne sont pas appellés au Gouverne-

ment de ce corps puissant.

Le Clergé, toujours régi par des intrigants,

fera toujours ambitieux.

c) L'Eglise, toujours occupée de sa grandeur, réduifit toutes les vertus chrétiennes à l'abstinence, à l'humilité, à l'aveugle soumission. Elle ne prècha jamais l'amour de la patrie, ni de l'humanité.

ce corps ne peut la fatisfaire que par des action contraires au bien général. Il importoit peu qu'en Grece, les Lycurgues, les Léonidas, les Timoléons; qu'à Rome, les Brutus, les Emiles, les Régulus, fussent ambitieux. Cette passion ne pouvoit se manifester en eux que par des fervices rendus à la patrie. Il n'en est pas de même du Clergé. Il veut une autorité suprème : il ne peut s'en revêtir qu'en en dépouillant les légitimes possesseurs. Il doit donc faire une guerre perpétuelle & fourde à la puissance temporelle, avilir à cet effet l'autorité des Princes & des Magistrats, déchainer l'intolérance; par elle, ébranler les trônes; par elle, abrutir les citoyens, d) les rendre à la fois pauvres, e) paresseux & stupides. Tous les degrés

d) L'ignorance des peuples est sonvent funeste aux Princes. Chez un peuple stupide, tont Souverain maudit de son Clergé passe pour justement maudit Ce n'est donc pas sans cause que l'Eglise a fait de la pauvreté d'esprit, une des premieres vertus chrétiennes. Dans les ouvrages de M. Roufseau, quels sont les morceaux les plus loués des dévots? Ceux où il se fait le panégyriste de l'ignomance.

e) Pourquoi dans ses institutions, l'Eglise ne consulte-t-elle jamais le bien public? Pourquoi célébrer les sêtes & les dimanches dans la saison quelquesois pluvieuse des moissons? L'Eglise ignore-t-elle que deux ou trois jours de travail suffisent quelquesois pour engranger, un tiers,

par lesquels le Clergé monte au pouvoir suprême, sont donc autant de malheurs

publics.

C'est le Papisme qui doit un jour détruire en France les loix & les Parlements: destruction, toujours l'annonce de la corruption des mœurs nationales,

& de la ruine d'un empire.

En vain nieroit-on l'ambition du Clergé. L'étude de l'homme la démontre à qui s'en occupe, & l'étude de l'hiftoire à ceux qui lifent celle de l'Eglife. Du moment qu'elle se fut donnée un Chef temporel, ce Chef se proposa l'humiliation des Rois: il voulut à son gré disposer de leur vie & de leur couronne. Tel fut son projet. Pour l'exécuter, il fallut que les Princes eux-mêmes concourussent à leur avilissement; que le Pretre s'infinuat dans leur confrance, se fit leur conseil, s'affociat à leur autorité: il v réussit. Ce n'étoit point tout encore. Il falloit infensiblement accréditer l'opinion de la prééminence de l'autorité spirituelle sur la temporelle. A cet effet, les Papes accumulerent les honneurs eccléfiastiques sur quiconque, à

un quart de la récolte, & diminuer d'autant la disette & la famine? Le Clergé le sait : mais qu'importe au système de son ambition, le bien ou le mal public? Rien de commun entre l'intérêt ecclésiastique & l'intérêt national.

l'exemple des Bellarmins, soumettoit les Souverains aux Pontises, & sur ce point déclaroit le doute une hérésie.

Cette opinion une fois étendue & adoptée, l'Eglife put lancer des anathèmes, prêcher des Croisades contre les Monarques rebelles à ses ordres f), soufsier par-tout la discorde: elle put, au nom d'un Dieu de paix, massacrer une partie de l'univers g), Ce qu'elle put saire, elle le sit. Bien-tôt son pouvoir égala celui des anciens Prètres Celtes, qui, sous le nom de Druides, commandoient aux Bretons, aux Gaulois, aux Scandinaves; en excommunicient les Princes, & les immoloient à leur caprice & à leur intérêt.

Mais, pour disposer de la vie des Rois, il faut s'être soumis l'esprit des peuples. Par quel art l'Eglise y parvint-elle?

f) La bulle in Canà Domini annonce à cet égarde toutes les prétentions de l'Eglife; & l'acceptation de cette bulle, toute la fottife de certains peuples.

g) Dans un ouvrage für l'intolérance, M. de Malveaux dit, que la Religion Papiste, comme la Musulmane, ne peut se soutenir que par le mentre & les supplices. Quelle horreur cette proposition n'inspire-t-elle pas pour le papisme!





## CHAPITRE XXVL

Des moyens employés par l'Eglise pour s'asservir les nations.

Ces moyens sont simples. Pour être indépendant du Prince, il falloit que le Clergé tînt son pouvoir de Dieu. Il le dit, & l'on le crut.

Pour être obéi de préférence aux Rois, il falloit qu'on le regardat comme inspiré par la Divinité. Il le dit, & l'on le crut.

Pour se soumettre la raison humaine, il falloit que Dieu parlât par sa bouche. Il le dit, & l'on le crut.

Donc, ajoutoit-il, en me déclarant infaillible, je le suis.

Donc, en me déclarant vengeur de

la Divinité, je le deviens.

Or, dans cet auguste emploi, mons ennemi est celui du Très-Haut, celui qu'une Eglise infaillible déclare hérétique.

Que cet hérétique soit Prince ou non; quel que soit le titre du coupable, l'Eglise a le droit de l'emprisonner, de le

P 6

torturer a), de le brûler. Qu'est-ce qu'un Roi devant l'Eternel? Tous les hommes à ses yeux sont égaux, & sont

tels aux veux de l'Eglise.

Or, d'après ces principes, & lorfqu'en vertu de son infaillibilité, l'E-glise se sut attribué le droit de persécuter, & en eut fait usage, alors, redoutable à tous les citoyens, tous durent s'humilier devant elle, tous durent tomber aux pieds du Prêtre. Tout homme ensin (quel que sût son rang) devenu justiciable du Clergé, dut reconnoître en lui une puissance supérieure à celle des Monarques & des Magistrats.

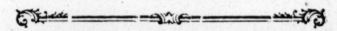
Tel fut le moyen par lequel le Prêtre, & se soumit les peuples, & sit trembler les Rois. Aussi, par-tout où l'Eglise éleva le tribunal de l'Inquisition, son trône sut au dessus de celui des Souverains.

Mais, dans les pays où l'Eglise ne put s'armer de la puissance inquisitive, comment sa ruse triompha-t-elle de celle du Prince? En lui persuadant, comme à Vienne ou en France, qu'il regne par la religion; que ses Ministres, si souvent destructeurs des Rois, en sont les appuis, & qu'ensin l'Autel est le soutien du trône.

a) Si les Prêtres, en général, sont si cruels, c'est que, jadis, sacrificateurs ou bouchers, ils retiennent encore l'esprit de leur premier état.

Mais on fait qu'à la Chine, aux Indes, & dans tout l'Orient, les trônes s'affermissent sur leur propre masse. On fait qu'en Occident, ce surent les Prêtres qui les renverserent; que la religion, plus souvent que l'ambition des Grands, créa des régicides; que, dans l'état actuel de l'Europe, ce n'est que du fanatique que les Monarques ont à se désendre. Ces Monarques douteroientils encore de l'audace d'un corps qui les a si souvent déclarés ses justiciables?

Cette orgueilleuse prétention eût à la longue, sans doute, éclairé les Princes, si l'Eglise, selon les temps & les circonstances, n'eût, sur ce point, successivement paru changer d'opinion.



# CHAPITRE XXVII.

Des temps où l'Eglise Catholique laisse reposer ses prétentions.

L'ESPRIT d'un siecle est-il peu favorable aux entreprises du Sacerdoce? les lumieres philosophiques ont-elles percé dans tous les ordres de citoyens? le militaire plus instruit, est-il plus attaché au Prince qu'au Clergé? le Souverain hui-même, plus éclairé, s'est-il rendu plus respectable à l'Eglise? elle dépouille sa férocité, modere son zele: elle avoue hautement l'indépendance du Prince. Mais cet aveu est-il sincere? est-il l'effet de la nécessité, de la prudence, ou de la persuasion réelle du Clergé? La preuve qu'en se taisant l'Eglise n'abandonne pas ses prétentions, c'est qu'elle enseigne toujours à Rome la même doctrine. Le Clergé affecte, sans doute, le plus grand respect pour la Royauté: il veut qu'on l'honore jusque dans les Tyrans a). Mais ses maximes à ce sujet

a) Si l'Eglife défendit quelquefois aux Laïcs le meurtre du Prince, elle se le permit toujours. Son histoire le prouve. Il est vrai, difent les Théo-logiens, que les Papes ont déposé les Souverains, prêché contr'eux des Croisades, béatifié des Cléments; mais ces légéretés sont des fautes du Pontife, & non de l'Eglife. Quant au filence coupable , gardé à ce sujet par les Evêques , il fut , ajoutent-ils, l'effet de leur politesse pour le St. Siege, & non d'une approbation donnée à fa conduite. Mais doivent its se taire sur de pareils crimes . & s'élever avec tant de fureur contre l'interprétation prétendue finguliere que Luther & Calvin donnoient à certains passages des Ecritures? est-il permis de poursuivre l'erreur, lorsqu'on totere les plus grands forfaits? Tout homme sensé apperçoit dans la conduite perpétuellement équivoque de l'Eglife, qu'elle n'ent reellement qu'un but; ce fut de pouvoir, selon ses intérêts divers, tour-à-tour approuver ou désapprouver les mêmes actions.

Point de preuve plus évidente de son ambition, que le projet conçu par les Jésuites, d'associer à

prouvent moins son attachement pour les Souverains, que son indifférence & son mépris pour le bonheur des hommes & des nations.

Qu'importe à l'Eglise la tyrannie des mauvais Rois, pourvu qu'elle partage

leur pouvoir!

Lorsque l'Ange des ténebres emporte le Fils de l'homme sur la Montagne, il lui dit: Tu vois d'ici tous les Royaumes de la terre: adore-moi, je t'en fais le maître. L'Eglise dit pareillement au Prince: Sois mon esclave, sois l'exécuteur de mes barbaries, adore-moi, inspire aux peuples la crainte du Prêtre; qu'ils croupissent dans l'ignorance & la stupidité: à ce prix, je te donne un empire illimité sur tes sujets: tu peux être tyran.

Quel traité monftrueux entre le Sa-

cerdoce & le Defpotisme!

L'Eglise enseigne, dit-on, à respecter les Princes & les Magistrats. Mais les honore-t-elle, lorsqu'elle les nomme en Espagne les boureaux de son Inquisi-

leur Ordre les Grands, les Princes & jusqu'aux Souverains. Par cette affociation, dans laquelle tant de Grands étoient déja entrés, les Rois, devenus sujets des Jésuites & de leur Général, n'étoient plus que les vils exécuteurs de leurs persécutions.

Sans les Parlements, qui fait si ce projet, &

tion, en France ses géoliers b), & qu'elle leur ordonne l'emprisonnement de quiconque ne pense pas comme elle?

C'est avilir les Princes, que de les charger de pareils emplois: c'est haïr les peuples, que de leur commander de se soumettre aux tyrans les plus inhumains. L'Eglise d'ailleurs leur en donnet-elle l'exemple? s'humilie-t-elle devant les Princes qu'elle nomme hérétiques?

Ennemi fourd de la puissance temporelle, le Sacerdoce, selon les temps & le caractere des Rois, les ménage, ou les insulte. Du moment où le Souverain cesse d'être son esclave, l'anathème est suspendu sur sa tète. Le Souverain estil foible? l'anathème est lancé: il est le jouet de son Clergé. Le Prince est-il éclairé & serme? son Clergé le respecte.

Le Pape se resuse aux demandes de Valdemar, Roi de Danemarck. Ce Roi lui fait cette réponse c): " De Dieu, je ,, tiens la vie; des Danois, le Royaume; ,, de mes peres, mes richesses; de tes

b) Dans les pays catholiques, on s'informe soigneusement si tel paysan est Calviniste, s'il va les Dimanches à la Messe, & nullement s'il a du lard dans son pot.

c) Vitam habemus à Deo, regnum ab incolis, divitias à parentibus, fidem à tuis prædecessoribus, quam, si nobis non faves, remittimus per præsentes.

" prédécesseurs, la foi, que je te re-" mets par les présentes, si tu ne m'oc-" troyes ma demande. "

Tel est le Protocole de tout Prince éclairé avec la Cour de Rome. Qu'on la brave, on n'a point à la redouter.

Les Prêtres, par la mollesse de leur éducation, sont pusillanimes. Ils ont la barbe de l'homme, & le caractere de la semme. Impérieux avec qui les craint, ils sont laches avec qui leur résiste. Henri

VIII en est la preuve.

Un attentat conçu, mais manqué, est, sous un tel Roi, le signal de la destruction entiere des Pretres. Ils le savent, & la terreur retient alors leur bras. Sur qui le levent-ils? Sur des Princes, ou craintifs, ou bons. Que Henri IV eût moins menagé le Sacerdoce, il n'en eût point été la victime. Qui redoute le Clergé, le rend redoutable. Mais si sa puissance est fondée sur l'opinion, lorsque l'opinion s'affoiblit, sa puissance n'est-elle pas diminuée? Elle reste entiere, répondrai-je, tant qu'elle n'est point anéantie. Pour reprendre son crédit, il suffit qu'un Prêtre gagne la confiance du Prince : cette confiance gagnée, il éloignera du Monarque les hommes éclairés. Ces hommes font, contre le Sacerdoce, les foutiens invisibles du trône & de la Magistrature. Une fois bannis d'un empire, les peuples, dirigés par les Prètres, retombent dans leur ancienne stupidité, & les Princes dans leur ancien esclavage.

Peut-ètre l'esprit des nations est-il maintenant peu savorable au Clergé. Mais un corps immortel ne doit jamais désespérer de son crédit. Tant qu'il sub-faste, il n'a rien perdu. Pour recouvrer sa premiere puissance, il ne fait qu'épier l'occasion, la saisir, & marcher constamment à son but. Le reste est l'œuvre du temps.

Qui jouit, comme le Clergé, d'immenses richesses, peut l'attendre patiemment. Ne peut-il plus prêcher de Croisades contre les Souverains, & les combattre à force ouverte? il lui reste encore la ressource du fanatique, contre tout Prince assez timide pour n'oser établir la

loi de la tolérance d).

d) Par-tout où l'on tolere plusieurs religions & plusieurs sectes, elles s'habituent insensiblement l'une à l'autre. Leur zele perd tous les jours de son acreté. Il est peu de fanatiques où la tolérance plémiere est établie.





### CHAPITRE XXVIII.

Du temps où l'Eglise fait revivre ses prétentions.

u'un Prince foible & superstitieux occupe le trône d'un grand empire; qu'en cet empire l'Eglise ait élevé le tribunal de l'Inquisition; qu'enrichie des dépouilles des hérétiques, & devenue de jour en jour plus riche & plus puiffante, elle ait, par des supplices horribles & multipliés, effrayé les esprits, éteint le jour de la science, ramené les ténebres de la stupidité, l'Eglise y commandera en Reine; elle y fera revivre ses prétentions, le regne du Monarque fera le siecle de la grandeur facerdotale; & si les mêmes causes produisent nécesfairement les mêmes effets, les peuples, esclaves de l'Eglise, reconnoîtront en elle une puissance supérieure à celle du Souverain. Alors le Prince humilié & privé du fecours de ses peuples, ne sera devant son Clergé qu'un citoyen isolé, exposé au même mépris, aux mêmes indignités, & au même châtiment que le dernier de ses sujets. Que cette conduite foit criminelle ou non, la superstition la justifie. L'infailliblité avouée d'un corps, légitime tous les forfaits.



### CHAPITRE XXIX.

Des prétentions de l'Eglise prouvées par le Droit.

Les Gouvernements d'Allemagne & de France ont soustrait leurs sujets aux bûchers de l'Inquisition. Mais de quel droit, dira l'Eglise, ces Gouvernements mirent-ils des bornes à ma puissance? Fût-ce de mon aveu qu'ils en bannirent mes Inquisiteurs? Ne les aije pas sans cesse rappellés dans ces empires a)? Le Clergé d'Espagne & de Portugal ne regarde-t-il pas l'Inquisition comme salutaire? Les Prélats de France & d'Allemagne ont-ils cité ce tribunal comme impie & suneste? se sont en la communion de ces Prêtres prétendus cruels b), parce qu'ils sont

a) Dans les papiers saisse chez les Jésuites, le Procureur-Général du Parlement d'Aix trouva, sous le nom de Conseil de conscience, le projet d'une Inquisition. Ce que les Jésuites n'avoient pu saire en France sous la fin du regne de Louis XIV, ils espéroient apparemment pouvoir l'exécuter sous un regne encore plus favorable.

b) Les Evêques eussent dû prendre exemple sur St. Martin. Ce Prélat apprend que le Tyran Maxime a fait périr l'hérétique Priscillien; que brûler leurs semblables? Est-il enfin un pays Catholique, où, du moins par leur silence, les Evèques n'aient approuvé l'Inquisition? Or, qu'est-ce que l'Eglise? L'assemblée des Ecclésiastiques. L'Eglise se déclare t-elle le vengeur de Dieu? ce droit de le venger, est celui de persécuter les hommes. Or, la même infaillibilité qui lui donne ce droit, l'autorise à l'exercer également sur les Rois, comme sur le dernier de leurs sujets c).

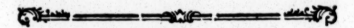
Ithacius, Evêque Espagnol, homme perdu de débauches, homme atroce, intrigant & cruel, a surpris cet arrêt de mort: il va trouver Maxime, il lui représente que la religion doit épargner le sang humain: il lui reproche aigrement ce crime.

Pendant le féjour de St. Martin à Treves, les hérétiques font tranquilles. A fon départ, les Evêques, fecondés d'Ithacius, follicitent de nouveau Maxime, l'engagent à rétracter la parole donnée à St. Martín: ils accusent même ce Saint d'hérésie; font proscrire les sectaires. Saint-Martin l'apprend: il ne veut plus communiquer avec de tels persécuteurs. Quelque temps après, il s'adoucit; &, dans l'espoir de sauver le reste des Priscillianistes, & de suspendre les persécutions religieuses, il consent d'assister avec ces Evêques à l'ordination de celui de Treves. Il s'en repent aussi-tôt. Il attribue à cette foiblesse la perte du don des miracles, & déclare cette condescendance un crime, qu'il expie par une longue pénitence.

c) L'Inquisition n'est pas reçue en France. Cependant, dira l'Eglise, l'on y emprisonne à ma sollicitation le Janséniste, le Calviniste & le Déiste. On y reconnoît donc tacitement le droit

Mais la majesté des Princes, dira-ton, doit-elle s'humilier devant l'orgueil des Pretres ? doit - elle se soumettre aux punitions infligées par le Sacerdoce? Pourquoi non, répondra l'Eglise? Qu'est-ce que leur prétendue majesté? Un néant devant l'Eternel & ses Ministres. Le vain titre de Roi anéantiroit-il les droits du Clergé? Il ne peut les perdre. Que le Prince & le sujet commettent le crime de l'hérésie, le même crime exige la même punition. De plus, si la conduite du Prince est la loi des peuples, si son exemple peut autoriser l'impiété, c'est sur-tout le sang des Rois que l'intérêt du Prêtre & de Dieu demande. L'Eglise le versoit du temps de Henri III & de Henri IV, & l'Eglise est toujours la même. La doctrine de Bellarmin est la doctrine de Rome & des Séminaires. "Les premiers " Chrétiens, dit ce Docteur, eurent ., le droit de tuer Néron & tous les " Princes leurs perfécuteurs. S'ils fouf-, frirent sans se plaindre, ce fut l'au-, dace & non le droit qui leur man-, qua. , Samuel n'en eut aucun, que l'Eglise Catholique, cette épouse de

que j'ai de perféenter. Or, ce droit que le Prince me donne sur ses sujets, je n'attends que l'occasion pour le réclamer sur lui-même & sur les Magistrats. Dieu d), n'ait encore. Or, Agag étoit Roi. Samuel ordonne à Saül le meurtre de ce Roi. Saül hésite: il est proscrit, & son sceptre passe en d'autres mains. Qu'instruits par cet exemple, les Chrétiens sachent ensin, qu'au moment même, où, par la bouche du Prêtre, Dieu commande le supplice d'un Roi, c'est au Chrétien d'obéir. Hésiter est un crime.



### CHAPITRE XXX.

Des prétentions de l'Eglise, prouvées par le fait.

Les mêmes droits, dit l'Eglise, que mon infaillibilité me donne sur les Rois, une possession immémoriale me les confirme. Les Princes surent toujours mes esclaves, & j'ai toujours versé le sang humain. En vain l'impie a cité contre

d) L'Eglise se dit épouse de Dieu, & je ne sais pourquoi. L'Eglise est une assemblée de fideles. Ces fideles sont barbus ou non barbus, chaussés ou déchaussés, capuchonnés ou décapuchonnés. Or, qu'une telle assemblée soit l'épouse de la Divinité, c'est une prétention trop folle & trop ridicule. Si le mot Eglise eût été masculin, comment eût-on consommé ce mariage?

moi ce passage: "Rendez à César ce qui, est dû à César., Si César est hérétique, que lui doit l'Eglise? La mort a).

Est-ce à des Catholiques à lire, à citer les Ecritures? Prétendroient - ils, à l'exemple des Protestants & des Quakers, en pénétrer le sens, & s'en faire les interpretes? La lettre tue, & c'est

l'esprit qui vivifie.

Qu'à l'exemple des Saints, le Catholique, humble adorateur des décisions de l'Eglise, reconnoisse son pouvoir sur le temporel des Rois. Ce Thomas de Cantorbery, ce Prêtre, dit-on, intrigant, ingrat, audacieux, fut lui-même le plus vif défenseur des droits du Sacerdoce, & fon zele le place au rang des Saints. Que les vils Laïcs, que ces insectes des ténebres humilient leur raison devant les incompréhensibles Ecritures; qu'ils en attendent en silence l'interprétation: c'est assez pour eux de savoir que toute autorité vient de Dieu, releve de son Vicaire, & qu'il n'en est point d'indépendante du Pape. Les Princes Catholiques ont vainement tenté de fe foustraire à ce faint joug : eux-mêmes n'ont jusqu'à présent pu déterminer les bornes

a) Au fiecle de Henri III & de Henri IV, des Cléments & des Ravaillacs, telle étoit la maniere dont les Sorbonistes interprétoient ce passage.

bornes b) nettes & précises des deux autorités. Que peuvent-ils reprocher à l'Eglise? La reconnoissent ils pour infair ble? Elle est donc sans ambition. Les témoignages les plus authentiques de sa propre histoire ne peuvent déposer contre elle. Ensin, pour lui prouver des crimes, les démonstrations les plus claires sont insuffisantes.

L'Europe nie maintenant l'infaillibilité de l'Églife; mais elle n'en doutoit point, lorsque le Clergé transportoit aux Espagnols la Couronne de Montézume, qu'il armoit l'Occident contre l'Orient, qu'il ordonnoit à ses Saints de prêcher des Croisades, & disposoit ensin à son gré des Couronnes le l'Asse. Ce que l'Eglise put en Asse, elle le peut en Europe.

Quels sont d'ailleurs les droits réclamés par le Clergé? Ceux dont ont joui les Prêtres de toutes les Religions.

b) Ces bornes sont-elles impossibles à fixer? Non: & si les Prêtres, comme ils le disent, ne prétendent qu'à l'autorité spirituelle & aux biens de cette espece:

Il faut, quant à l'autorité, ne la leur laisser exercer que dans les pays des ames & des esprits.

Il faut, quant aux biens, ne leur donner que les plus aériens & les plus spirituels; qu'en conséquence, tout, depuis le sommet des Cordilieres jusqu'à l'Empyrée, leur soit cédé: mais que le reste appartienne aux Rois & à la République.

Lors du Paganisme, les dons les plus magnifiques n'étoient-ils pas portés en Suede au fameux Temple d'Upfal? Les plus riches offrandes, dit M. Mallet, n'y étoient-elles point, dans les temps de calamités publiques ou particulieres, prodiguées aux Druides? Or, du moment où le Prêtre Catholique eut fuccédé aux richesses & au pouvoir de ces Druides, il eut, comme eux, part à toutes les révolutions de la Suede. Que de féditions excitées par les Archevêques d'Upfal! Que de changements faits par eux dans la forme du Gouvernement! Le trône alors n'étoit point un abri contre la puissance de ces redoutables Prélats. Demandoient-ils le sang des Princes? le peuple se hâtoit de le répandre. Tels furent en Suede les droits de l'Eglise.

En Allemagne, elle voulut que les Empèreur, pieds & tètes nuds, vinssent devant le Pape reconnoître en elle la

même autorité.

En France, elle ordonna que les Rois, dépouillés de leurs habits par les Miniftres de la religion, seroient attachés aux Autels, y seroient frappés de verges, & qu'ils expieroient dans ce supplice les crimes dont l'Eglise les déclaroit coupables.

En Portugal, on a vu l'Inquisition

déterrer le cadavre du Roi Dom Juan IV c), pour l'absoudre d'une excommunication qu'il n'avoit pas encourue.

Lors des différends de Paul V avec la République de Venise, l'Eglise anathématisa le Savant dont la plume vengeoit la République: elle sit plus; elle assafsina Fra-Paolo, & nul ne lui en contesta le droit d). L'Europe sut l'action, & garda un silence respectueux.

Lorsque Rome frappa pareillement de l'anathème le Seigneur de Milan e); lorsqu'elle le déclara hérétique, & publia des Croisades contre les Malatestes, les Ordolaphées & les Mansredys f) les

c) Le crime de ce Dom Juan fut, la défense faite aux Inquisiteurs, de s'approprier les biens de leurs victimes. Cette défense n'étoit pas même contraire à la nouvelle Bulle, qu'à l'insu du Prince, les Dominicains avoient obtenue du Pape.

d) Fra-Paolo, frappé d'un coup de poignard en disant sa Messe, tombe, & prononce ces mots célebres: Agnosco Stylum Romanum.

e) Le seul crime dont le Pape accusoit Visconti, c'étoit, en qualité de Vassal de l'empire, d'avoir pris avec trop de zele le parti de l'Empereur Louis de Baviere. Ce zele sut déclaré hérétique.

f) Le crime de Malateste sut, d'avoir surpris Rimini. Celui des Ordolaphées & des Mansredys sut, de s'être emparés de Faënza, sur laquelle le Pape s'étoit créé des prétentions. Tous les Papes étoient alors usurpateurs, & tous leurs ennemis déclarés hérétiques. Ces Papes cependant se confessionnt, & ne restituoient point.

Puissances de l'Europe se tûrent, & leur silence sut la reconnoissance tacite du droit aujourd'hui réclamé par l'Eglise; droit exercé par elle en tous les temps, & sondé sur la base inébranlable de son infaillibilité.

Or, que répondre à cette foule d'exemples & de raisonnements, sur lesquels le Clergé appuye ses prétentions? L'Eglise une fois reconnue infaillible & la seule interprete des Ecritures g), tout droit prétendu par elle,

Leurs successeurs ont depuis joui sans scrupule de ces biens mal acquis. Cette jouissance peut paroître un mystere d'iniquité. J'aime mieux croire

que c'est un mystere de théologie.

g) L'Eglife de France refuse maintenant au Pape le droit de disposer des Couronnes. Mais le refus de cette Eglise est-il sincere? est-il l'esset de sa conviction? C'est à sa conduite passée à nous en instruire. Quel respect le Clergé peut-il avoir pour une loi humaine, lui qui croit, en qualité d'interprete de la loi divine, pouvoir la changer & la modisier à son gré? Quiconque s'est créé le droit d'interpréter une loi, finit toujours par la faire. L'Eglise en conséquence s'est fait Dieu. Aussi rien de moins ressemblant que la religion de Jesus & la religion actuelle des Papistes,

Quelle surprise pour les Apôtres, si, rendus au monde, ils lisoient un Catéchisme qu'ils n'ont point fait; s'ils apprenoient que nagueres l'Eglise interdisoit aux Laïcs la lecture même des Ecritures, sous le vain prétexte qu'elles étoient scanda-

leuses pour les foibles!

Je citerai à ce sujet un fait singulier: c'est un acte du Parlement d'Angleterre, rendu en 1414.

est un droit acquis. Nulle décisson qui ne soit vraie : en douter, est une impiété. Déclare-t-elle un Roi hérétique? ce Roi le devient. Le condamne-t-elle au supplice? il faut l'y traîner.

Quelque barbare, quelqu'intolérant que soit un corps, le reconnoît - on pour infaillible, on perd le droit de le juger. Soupçonner alors sa justice, c'est nier la conséquence immédiate & claire d'un principe admis. Je ne m'étendrai pas davantage sur ce sujet, & me contenterai d'observer, que, s'il est vrai, comme je l'ai dit ci-dessus, que tout homme ou du moins tout corps soit ambitieux;

Par cet acte, il est défendu, sous peine de mort, de lire l'Ecriture en langue vulgaire, c'est-à-dire, dans une langue qu'on entende. Eh quoi! disent les Réformés, Dieu rassemble dans un livre les devoirs qu'il impose à l'homme; & ce Dieu si sage, si éclairé, y auroit si obscurément expliqué ses volontés, qu'on ne pourroit le lire sans interprete? Quoi! l'Être puissant, qui a crée l'homme, n'auroit pas connu la portée de son esprit? O Prêtres! quelles idées avez-vous donc de la sagesse & de l'intelligence divine?

Le jeune homme d'Abbeville, poursuivi pour de prétendus blasphêmes, en a-t-il jamais prononcé d'aussi horribles? Cependant on le mit à mort, & l'on vous respecte! Tant il est vrai qu'îl n'y a qu'heur & malheur sur la terre, & qu'en ce monde il n'est d'homme juste que le puissant.

Q3

Que l'ambition soit en lui vertu ou vice, selon les moyens divers par lesquels il la satisait;

Que ceux employés par l'Eglise, soient toujours destructifs du bonheur

des nations;

Que sa grandeur, sondée sur l'intolérance, doive appauvrir les peuples, avilir les Magistrats, exposer la vie des Souverains, & qu'ensin jamais l'intérêt du Sacerdoce ne puisse se consondre avec

l'intérêt public:

On doit conclure de ces faits divers, que la religion, (non cette religion douce & tolérante établie par Jesus-Christ) mais celle du Prêtre, celle au nom de laquelle il se déclare vengeur de la Divinité, & prétend au droit de brûler & de persécuter les hommes, est une religion de discorde h) & de sang, une religion régicide, & sur laquelle un Clergé ambitieux pourra toujours établir les droits horribles dont il a si souvent sait usage.

Mais que peuvent les Rois contre l'ambition de l'Eglise? Lui refuser, comme certaines Sectes Chrétiennes;

b) Si la religion est quelquesois le prétexte des troubles & des guerres civiles, la vraie cause, e'est, dit-on, l'ambition & l'avarice des Chess. Mais sans le secours d'une religion intolérante, leur ambition n'armeroit point cent mille bras.

# SON EDUCAT. Sed. IX.

1°. La qualité d'infaillible; 2°. Le droit exclusif d'interpréter les Ecritures :

3°. Le titre de vengeur de la Divi-

nité.



## CHAPITRE XXXI.

Des moyens d'enchaîner l'Ambition Eccléfiastique.

AISSE-T-ON à Dieu le soin de sa propre vengeance, lui remet-on la punition des hérétiques, la terre ne s'arroge-t-elle plus le droit de juger les offenses faites au ciel a); le précepte de la tolérance devient-il enfin un précepte de l'éducation publique ? alors, fans prétexte pour persécuter les hommes, sou-

a) Les Gouvernements sont juges des actions. & non des opinions. Que j'avance une erreur grof-fiere, j'en suis puni par le ridicule & le mépris. Mais qu'en conséquence d'une opinion erronnée. j'attente à la liberté de mes femblables, c'est alors que je deviens criminel.

Que, dévot adorateur de Vénus, je brûle le Temple de Sérapis, le Magistrat doit me punir, non comme hérétique, mais comme perturbateur du repos public, comme un homme injuste, & qui, libre dans l'exercice de son culte, veut priver ses concitoyens de la liberté dont il jouit.

lever les peuples, envahir la puissance temporelle, l'ambition du Prêtre s'éteint. Alors, dépouillé de sa férocité. il ne maudit plus les Souverains, n'arme plus les Ravaillacs, & n'ouvre plus le ciel aux régicides. Si la foi est un don du ciel, l'homme sans foi est à plaindre, non à punir. L'excès de l'inhumanité, c'est de persécuter un infortuné. Par quelle fatalité se le permeton, lorsqu'il s'agit de religion!

La tolérance admife, le paradis n'est plus la récompense de l'assassin, & le

prix des grands attentats.

Au reste, que le Prince soit barbare ou bon, qu'il foit Busiris ou Trajan, il a toujours intérêt d'établir la tolérance. Če n'est qu'à son esclave, que l'Eglise permet d'être tyran. Or, Busi-

ris ne veut point être esclave.

Quant au Prince vertueux & jaloux du bonheur de ses sujets, quel doit être fon premier foin? Celui d'affoiblir le pouvoir écclésiastique. C'est son Clergé qui s'opposera toujours le plus fortement à l'exécution de ses projets bienfaisans. La puissance spirituelle est toujours l'ennemie ouverte ou cachée b)

b) Le Souverain accorde-t-il faveur & confidération aux bigots? il fournit des armes à ses ennemis. Ceux du dehors font les Princes voifins; ceux du dedans, font les Théologiens. Doitil accroître leur puissance?

de la temporelle. L'Eglise est un tigre. Est-il enchaîné par la loi de la tolérance? il est doux. Sa chaîne se romptelle? il reprend sa premiere sureur.

Par ce qu'a fait autrefois l'Eglise, les Princes peuvent juger de ce qu'elle feroit encore, si l'on lui rendoit son premier pouvoir. Le passé doit les éclai-

rer fur l'avenir.

Le Magistrat qui se flatteroit de faire concourir les Puissances spirituelles & temporelles au même objet, c'est-àdire, au bien public, se tromperoit: leurs intérèts sont trop différents. Il en est de ces deux Puissances, quelque-fois réunies pour dévorer le même peuple, comme de deux nations voisines & jalouses, qui, liguées contre une troisieme, l'attaquent & se battent au partage de ses dépouilles.

Nul empire ne peut être fagement gouverné par deux pouvoirs suprêmes & indépendants. C'est d'un seul, ou partagé entre plusieurs, ou réuni entre les mains du Monarque, que toute loi

doit émaner.

La multiplicité des Religions dans un empire, affermit le trône. Des sectes ne peuvent être contenues que par d'autres sectes. Dans le moral comme dans le physique, c'est l'équilibre des forces opposées qui produit le repos.

La tolérance soumet le Prêtre au Prince; l'intolérance soumet le Prince au Prêtre. Elle annonce deux puissan-

ces rivales dans un empire.

Peut-être les anciens, dans le partage qu'ils firent de l'univers entre Orimaze & Ariman, & dans le récit de leurs éternels combats, ne désignoient - ils que la guerre éternelle du Sacerdoce & de la Magistrature. Le regne d'Oromaze étoit celui de la lumiere & de la vertu : tel doit être le regne des loix. Le regne d'Ariman étoit celui des ténebres & du crime : tel doit être celui du Prêtre & de la superstition.

Quels sont les disciples d'Oromaze? Ces Philosophes, aujourd'hui si persécutés en France par l'intrigue des Moines & des Ministres d'Ariman. Quel crime leur reproche-t-on? Aucun. Ils ont, autant qu'il est en eux, éclairé les nations: ils les ont soustraites au joug sétrissant de la superstition; & c'est peut-être à leurs écrits que les Princes & les Magistrats doivent en partie la confervation de leur autorité.

L'ignorance des peuples, mere d'une dévotion flupide c), est un poison, qui,

c) L'expulsion des Jésuites supposoit en Espagne & en Portugal, des Ministres d'un caractere ferme & hardi. En France, les lumieres

fublimé par les Chymistes de la Religion, répand autour du trône les exhalaisons mortelles de la superstition. La science des Philosophes, au contraire, est ce seu pur & sacré, qui, loin des Rois, écarte les vapeurs pestilentielles du fanatisme.

Le Prince qui soumet lui & son peuple à l'empire du Sacerdoce, éloigne de lui ses sujets vertueux. Il regne, mais sur des superstitieux, sur des peu-

déja répandues dans la nation facilitoient cettes expulsion. Si le Pape s'en fût plaint trop amérement, ses plaintes eussent paru déplacées.

Dans une Lettre écrite au fujet de la condamnation du Mandement de M. de Soissons par la Congrégation du St. Office, un vertueux Cardinal remontre au St. Pere, ,, qu'il est certaines prétentions que la Cour de Rome devroit enfevelir dans un filence & un oubli éternel; fur-tout, ajoute-t-il, dans ces temps malheureux & déplorables, où les incrédules & les

mpies font suspecter la sidélité des Ministresse de la Religion".

Or, que fignifient dans la langue eccléfiastique ces mots d'incrédules & d'impies? Les opposants à la puissance du Clergé. C'est donc aux incrédules que les Rois doivent leur fûreté, les peuples leur tranquillité, les Parlements leur existence. & l'ambition sacerdotale sa réserve. Ces prétendus impies doivent être d'autant plus chers à la nation Françoise, qu'elle n'a rien à en redouter. Les Philosophes ne forment point de corps: ils sont sans crédit. Il est d'ailleurs impossible, qu'en qualité de samples citoyens, leur intérêt ne soit pas toujours lie à l'intérêt public par conséquent à celui d'un Gouvernement éclairés.

peuples dont l'ame est dégradée, enfin fur les esclaves du Prêtre. Ces esclaves sont des hommes morts pour la patrie. Ils ne la servent ni par leurs talents, ni par leur courage. Un pays d'inquisition n'est pas la patrie d'un citoyen d) honnête.

Malheur aux nations où le Moine poursuit impunément quiconque méprise ses Légendes, & ne croit ni aux sorciers, ni au nain jaune; où le Moine traîne au supplice l'homme vertueux, qui fait le bien, ne nuit à personne, & dit la vérité! Sous le regne du fanatisme, les plus persécutés, dit M. Hume, (Vie de Marie d'Angleterre) sont les plus honnètes & les plus spirituels. Du moment où la bigoterie prende

d) Dans les pays Catholiques, quel moyen de former des citoyens vertueux? L'instruction de la jeunesse y est confiée aux Prêtres. Or, l'intérêt du Prêtre est presque toujours contraire à celui de l'Etat. Jamais le Prêtre n'adoptera ce principe fondamental de toutes les vertus; ,, sa, voir, que la justice de nos actions dépend de ,, leur conformité avec l'intérêt général". Un tel principe nuit à ses vues ambitieuses.

D'ailfeurs fi la Morale, comme les autres sciences, ne se perfectionne que par le temps & l'expérience, il est évident qu'une religion qui prétend, en qualité de révélée, avoir instruit l'homme de tous ses devoirs, s'oppose d'autant plus efficacement à la perfection de cette même science, qu'elle ne laisse plus rien à faire au gé-

nie & à l'expérience.

Quelque critique que soit la situation d'un peuple, un feul grand homme fuffit quelquefois pour changer la face des affaires. La guerre s'allume entre la France & l'Angleterre : la France a d'abord l'avantage. M. Pitt est élevé au Ministere; la nation Angloise reprend ses esprits, & les Officiers de mer leur intrépidité. Le supplice d'un Amiral opere ce changement. Le Ministre communique l'activité de fon génie aux chefs de ses entreprises. La cupidité du foldat & du matelot, réveillée par Pappas du gain & du pillage, rechauffe leur courage; & rien de moins semblable à lui - même, que l'Anglois du commencement & de la fin de la guerre.

M. Pitt, dira-t-on, commandoit à des hommes libres. Il est, sans doute, facile de souffler l'esprit de vie sur un tel peuple. Dans tout autre pays, quel usage faire du ressort puissant de l'amour patriotique? Qu'en Orient un citoyen identisse son intérêt avec l'intérêt public; qu'ami de sa nation, il en partage la gloire, la honte & les infortunes; un tel homme peut-il se pro-

mettre, si sa patrie succombe sous le faix du malheur, de n'en jamais nommer les auteurs? S'il les nomme, il est perdu. Il faut donc, en certains Gouvernements, qu'un bon citoyen, cu soit puni comme tel, ou cesse de l'etre. L'est-on en France? Je l'ignore. Ce que je fais, c'est que le seul Ministre, qui, dans cette guerre, eût pu donner quelqu'énergie à la nation, étoit M. le Duc de Choiseul. Sa naissance, son courage, l'élévation de fon caractere, la vivacité de ses conceptions eût, sans doute, ranimé les François, s'ils eufsent été ranimables. Mais la bigoterie commandoit alors trop impérieusement aux Grands e). Telle étoit fur eux fa

e) Dans le moment où la France faisoit la guerre aux Anglois, les Parlements la faisoient aux Jésuites, & la Cour dévote prenoit parti pour les derniers. En conséquence, tout y étoit rempli d'intrigues ecclésiastiques. On se seroit cru volontiers à la fin du regne de Louis XIV. L'on comptoit alors à Versailles peu d'honnètes gens, & beaucoup de bigots.

L'on me demandera, sans doute, pourquoi je regarde la bigoterie comme si funeste aux Etats? PEspagne, dira-t-on, subsiste; & l'Espagne n'a point encore seconé le joug de l'Inquisition. J'en

conviens.

Mais cet empire est foible: il n'inspire point de jalousie; il ne fait ni conquête, ni commerce. L'Espagne est isolée dans un coin de l'Eu-tope. Elle ne peut, dans sa position actuelle, attaquer ni être attaquée. Il n'en est pas de même

puissance, qu'au moment même où la France battue de toutes parts, se voyoit enlever ses colonies, on ne s'occupoit à Paris que de l'affaire des Jésuites f). L'on ne s'intriguoit que pour eux.

de tout autre état. La France, par exemple, est enviée & redoutée; elle est ouverte de toutes parts: son commerce soutient sa puissance, & son génie soutient son commerce. Il n'est qu'un moyen d'y entretenir l'industrie; c'est d'y établir un Gouvernement doux, où l'esprit conserve son ressort. & le eitoyen sa liberté de penser. Que les ténebres de la bigoterie s'étendent encore en France, son industrie diminuera, & sa puissance s'affoiblira journellement.

Une nation superstitieuse, comme une nation soumise au pouvoir arbitraire, est bien-tôt sans mœurs, sans esprit, & par conséquent sans force, Rome, Constantinople & Lisbonne en sont la preuve. Si tous les habitants s'y livrent à la mollesse, à la volupté, qu'on ne s'en étonne point c'est uniquement de ses sens dont on fait usage, lorsqu'il n'est plus permis d'en faire de son es-

prit.

f) Lors de l'affaire des Jésuites, si l'on apprenoit à Paris la perte d'une bataille, à peine s'en occupoit-on un jour. Le lendemain on parloit de l'expulsion des bénits Peres. Ces Peres, pour détourner le public de l'examen de leurs Constitutions, ne cessoient de crier contre les Encyclopédistes: ils attribuoient au progrès de la Philosophie, les mauvais succès des campagnes. C'est elle, disoient-ils, qui gâte l'esprit des soldats & des Généraux. Leurs dévotes en étoient convaincues. Mille oies couleur de rose repétoient la même phrase. Et c'étoit cependant le peuple très-philosophe des Anglois, & le Rosencore plus philosophe des Anglois, que personne n'accusoit de Philosophie.

Tel étoit l'esprit qui régnoit à Constantinople, lorsque Mahomet second en faisoit le siege. La Cour y tenoit des Conciles, dans le temps même que le Sultan en prenoit les Fauxbourgs.

La bigoterie retrécit l'esprit du citoyen: la tolérance l'étend. Elle seule peut dépouiller le François de sa dévote

férocité.

D'autre part, les amateurs de l'ancienne Mufique soutenoient que les infortunes de la France étoient l'effet du goût pris pour les bouffons & la Musique Italienne. Cette Musique, selon eux, avoit entiérement corrompu les mœurs. J'étois alors à Paris. On n'imagine pas combien de pareils propos, tenus par ce que les François appellent leur bonne compagnie, les rendoient ridicules aux étrangers.

Le bon fens étoit, chez presque toutes les grandes Dames, traité d'impiété. Elles ne parloient que du R. P. Berthier, ne mesuroient le mérite d'un homme que sur l'épaisseur de son

Miffel.

Dans toute Oraison funebre, l'on n'y parloit jamais que de la dévotion du décédé, & son Panégyrique se réduisoit à ceei : C'est que le Grand tant loué, étoit un imbécille que les Moines avoient

soujours mené par le nez.

Point de Mandement ou de fermon, dont la fin ne fût aiguifée par un trait de fatyre contre les Philosophes & les Encyclopédiftes. Les Prédicateurs, vers la fin de leurs discours, s'avançoient fur le bord de leur chaire, comme les Castrats sur le bord du théâtre: les uns pour faire leur épigramme, & les autres leur point d'orgne. En cas d'oubli de la part des Prédicateurs, on leur cût demandé l'épigramme, comme aux Arlequins la capriole.

Quelque superstitieuse, quelque fanatique que soit une nation, son caractere sera toujours susceptible des diverses formes que lui donneront ses loix,
son Gouvernement, & sur-tout l'éducation publique. L'instruction peut tout:
& si j'ai, dans les Sections précédentes, si scrupuleusement détaillé les maux
produits par une ignorance dont tant
de gens se déclarent aujourd'hui les protecteurs, c'étoit pour faire mieux sentir toute l'importance de l'éducation.

Quels moyens de la perfectionner? Peut-être est-il des siecles, où, content d'esquisser un grand plan, on ne doit pas se flatter qu'il s'exécute.

C'est par l'examen de cette question, que je terminerai cet ouvrage.

# E Z # Z Z

# SECTION X.

De la puissance de l'Instruction: des moyens de la perfectionner: des obstacles qui s'opposent aux progrès de cette science.

De la facilité avec laquelle, ces obftacles levés, l'on traceroit le plan d'une ecellente Éducation.

### CHAPITRE I.

L'Éducation peut tout.

LA plus forte preuve de la puissance de l'éducation, est le rapport constamment observé entre la diversité des instructions & leurs produits ou résultats différents. Le Sauvage est insatigable à la chasse : il est plus léger à la course que l'homme policé a), parce que le Sauvage y est plus exercé.

a) La fagacité des Sauvages pour reconnoître la trace d'un homme à travers les forêts, est incroyable. Ils distinguent à cette trace, quelle L'homme policé est plus instruit: il a plus d'idées que le Sauvage, parce qu'il reçoit un plus grand nombre de sensations différentes, & qu'il est, par sa position, plus intéressé à les comparer entr'elles.

L'agilité fupérieure de l'un, les connoissances multipliées de l'autre, sont donc l'effet de la différence de leur

éducation.

Si les hommes communément francs, loyals, industrieux & humains sous un Gouvernement libre, sont bas, menteurs, vils, sans génie & sans courage sous un Gouvernement despotique, cette différence dans leur caractère est l'effet de la différente éducation, reçue dans l'un ou l'autre de ces Gouvernements.

Passe-t-on des diverses constitutions des états aux différentes conditions des hommes? se demande-t-on la cause du peu de justesse d'esprit des Théologiens? on voit qu'en général, s'ils ont l'esprit faux, c'est que leur éducation les rend tels; c'est qu'ils sont à cet égard plus

est, & sa nation, & sa conformation particuliere. A quoi donc rapporter à cet égard la supériorité des Sauvages sur l'homme policé? A la multitude de leurs expériences.

L'esprit, en tous les genres, est fils de l'ob-

fervation.

foigneusement élevés que les autres hommes: c'est qu'accoutumés, dès leur jeunesse, à se contenter du jargon de l'École, à prendre des mots pour des choses, il leur devient impossible de distinguer le mensonge de la vérité, & le

fophisme de la démonstration.

Pourquoi les Ministres des Autels font-ils les plus redoutés des hommes? Pourquoi, dit le proverbe espagnol, paut-il se garer du devant de la semme, du derrière de la mule, de la tête du taureau, & d'un Moine de tous les côtés? Les proverbes, presque tous sondés sur l'expérience, sont presque toujours vrais. A quoi donc attribuer la méchanceté du Moine? A son éducation.

Le Sphynx, disoient les Egyptiens, est l'emblème du Prêtre. Le visage du Prêtre est doux, modeste, insinuant; & le Sphynx a celui d'une fille: les ailes du Sphynx le déclarent habitant des cieux; ses griffes annoncent la puissance que la superstition lui donne sur la terre. Sa queue de serpent, est le signe de sa souplesse. Comme le Sphynx, le Prêtre propose des énigmes, & précipite dans les cachots quiconque ne les interprete point à son gré. Le Moine, en esset, accoutumé, dès sa premiere jeunesse, à l'hypocrisie dans sa conduite

& ses opinions, est d'autant plus dangereux, qu'il a plus l'habitude de la dissimulation.

Si le Religieux est le plus arrogant des fils de la terre, c'est qu'il est perpétuellement enorgueilli par l'hommage d'un grand nombre de superstitieux.

Si l'Evêque est le plus barbare des hommes, c'est qu'il n'est point, comme la plupart, exposé au besoin & au danger; c'est qu'une éducation molle & esséminée a rapétissé son caractere; c'est qu'il est déloyal & poltron, & qu'il n'est rien, dit Montaigne, de plus cruel que la foiblesse & la coüardise.

Le Militaire est dans sa jeunesse communément ignorant & libertin. Pourquoi ? C'est que rien ne le nécessite à s'instruire. Dans sa vieillesse, il est souvent sot & fanatique. Pourquoi ? C'est que l'âge du libertinage passé, son ignorance doit le rendre superstitieux.

Il est peu de grands talents parmi les gens du monde: & c'est l'esset de leur éducation; celle de leur enfance est trop négligée: on ne grave alors dans leur mémoire que des idées fausses & puériles. Pour y en substituer ensuite de justes & de grandes, il faudroit en essacer les premieres. Or, c'est toujours l'œuvre d'un long temps, & l'on est vieux avant d'être homme.

Dans presque toutes les professions, la vie instructive est très-courte. Le seul moyen de l'allonger, c'est de former de bonne heure le jugement de l'homme. Qu'on ne charge sa mémoire que d'idées claires & nettes, sont adolescence sera plus éclairée que ne l'est

maintenant sa vieillesse.

L'éducation nous fait ce que nous sommes. Si dès l'âge de six ou sept ans, le Savoyard est déja économe, actif, laborieux & fidelle; c'est qu'il est pauvre, c'est qu'il a faim, c'est qu'il vit, comme je l'ai déja dit, avec des compatriotes doués des qualités qu'on exige de lui; c'est qu'enfin il a pour instituteurs l'exemple & le besoin, deux maîtres impérieux auxquels tout obéit b).

La conduite des Savoyards tient à la ressemblance de leur position, par conséquent à l'uniformité de leur éducation. Il en est de même de celle des Princes. Pourquoi leur reproche-t-on à peu près la même éducation? C'est que,

b) A-t-on, dès l'ensance, contract l'habitude du travail, de l'économie, de la fidélité? l'on s'arrache difficilement à cette premiere habitude. L'on n'en triomphe même que par un long commerce avec des frippons, ou par des passions extrêmement fortas. Or, les passions de cette espece sont rares.

fans intérêt de s'éclairer, il leur suffit de vouloir, pour subvenir à leurs besoins, à leurs fantaisses. Or, qui peut, sans talents & sans travail, satisfaire les uns & les autres, est sans principe de lumieres & d'activité.

L'esprit & les talents ne sont jamais, dans les hommes, que le produit de leurs desirs & de leur position c) par-

c) C'est au malheur, c'est à la durcté de leur éducation, que l'Europe doit ses Henri IV, ses Elisabeth, ses Princes Henri, ses Princes de Brunswick, enfin ses Frédéric. C'est au berceau de l'infortune, que s'allaitent les grands Princes. Leurs lumieres sont communément proportionnées au danger de leur position. Si l'usurpateur a presque toujours de grand talents, c'est que sa position l'y nécessite. Il n'en est pas de même de ses descendants. Nés fur le trône, s'ils sont presque toujours sans génie, s'ils pensent peu, c'est qu'ils ont peu d'intérêt de penser. L'amour du Sultan pour le pouvoir arbitraire, eft en lui l'effet de sa paresse: il veut se soustraire à l'étude des loix; il desire d'échapper 2 la fatigue de l'attention: & ce desir n'agit pas moins fur le Visir que sur le Souverain. On ignore l'influence de la paresse humaine sur les divers Gouvernements. Peut-être suis-je le premier qui se soit apperçu de la constante proportion qui se trouve entre les lumieres des citoyens, la force de leurs passions, la forme de leurs Gouvernements, & par conféquent l'intérêt qu'ils ont de s'éclairer.

L'homme de la Nature, ou le Sauvage, uniquement occupé de pourvoir à ses besoins physiques, est moins éclairé que l'homme policé. Mais parmi ces Sauvages, les plus spirituels ticuliere. La science de l'éducation se réduit peut-être à placer les hommes dans une position qui les force à l'acquisition des talents & des vertus desirées

en eux.

Les Souverains, à cet égard, ne sont pas toujours les mieux placés. Les grands Rois sont des phénomenes extraordinaires dans la nature. Ces phénomenes, long-temps espérés, n'apparoissent que rarement. C'est toujours du Prince successeur qu'on attend la réforme des abus: il doit opérer des miracles. Ce Prince monte sur le trône. Rien ne change, & l'administration reste la même. Par quelle raison en effet un

sont ceux qui satisfont le plus difficilement ces

mêmes besoins.

En Afrique, quels sont les peuples les plus stupides? Les habitants de ces forêts de palmiers, dont le tronc, les feuilles & les fruits fournifsent, sans culture, à tous les besoins de l'homme. Le bonheur lui-même peut quelquefois engourdir l'esprit d'une nation. L'Angleterre produit maintenant peu d'excellents ouvrages moraux & politiques. Sa disette à cet égard est peut-être l'effet de la félicité publique. Peut-être ·Ies Ecrivains célebres ne doivent-ils, en certains pays, le trifte avantage d'être éclairés, qu'au degré de malheur & de calamité sous lequel gémisfent leurs compatriotes.

La souffrance, portée à un certain point,

éclaire. Portée plus loin, elle abruttit.

La France sera-t-elle long-temps éclairée?

Monarque, souvent plus mal élevé que ses Ancêtres, seroit il plus éclairé?

En tous les temps, les mêmes caufes produiront toujouts les mêmes effets.



### CHAPITRE IL

De l'Éducation des Princes.

UN Roi né sur le trône en est rarement digne", dit un Poëte François. En général, les Princes doivent leur génie à l'austérité de leur éducation, aux dangers dont sut entourée leur enfance, aux malheurs enfin qu'ils ont éprouvés. L'éducation la plus dure, est la plus saine pour ceux qui doivent un jour commander aux autres.

C'est dans les temps de troubles & de discorde, que les Souverains reçoivent cette espece d'éducation. En tout autre temps, on ne leur donne qu'une instruction d'étiquette, aussi mauvaise & presqu'aussi difficile à changer, que la forme du Gouvernement dont elle est l'esset a).

a) Dans tout empire despotique, où les mœurs sont corrompues, c'est-à-dire, ou l'intérêt particulier s'est détaché de l'intérêt publie, la mau-Tome II.

Ou'attendre d'une telle instruction? Quelle est en Turquie l'éducation de l'héritier du trône? Le jeune Prince retiré dans un quartier du Serrail, a pour compagnie & pour amusement une femme & un métier de tapisserie. S'il sort de fa retraite, c'est pour venir sous bonne garde faire chaque semaine visite au Sultan. Sa visite faite, il est par la garde reconduit à son appartement. Il y retrouve la même femme & le même métier de tapisserie. Or, quelle idée acquérir, dans cette retraite, de la science du Gouvernement? Ce Prince monte-t-il fur le trône? le premier objet qu'on lui présente, c'est la carte de son vaste empire : ce qu'on lui recommande, c'est d'être l'amour de ses sujets, & la terreur de ses ennemis. Que faire pour être l'un & l'autre? Il l'ignore. L'inhabitude de l'application l'en rend incapable: la science du Gouvernement lui devient odieuse; il s'en dégoûte: il s'enferme dans son harem, y change de femmes & de Visirs, fait empaler les uns, donner la bastonnade aux autres & croit gouverner. Les Princes sont des hommes, & ne peuvent en

vaile éducation du Prince est l'esset nécessaire de la manyaise forme de ce Gouyernement. Tout L'Orient le prouve. cette qualité porter d'autres fruits que ceux de leur instruction.

En Turquie, & Sultan, & sujet, nul ne pense. Il en est de même dans les diverses cours de l'Europe, à mesure que l'éducation des Princes s'y rapproche de l'éducation orientale.

Le résultat de ce Chapitre; c'est que les vices & les vertus des hommes sont toujours l'esset & de leur diverse position, & de la dissérence de leur instruction.

Ce principe admis, supposons qu'on voulût résoudre pour chaque condition, le problème d'une excellente éducation; que faire?

Déterminer 1°. quels sont les talents ou les vertus essentielles à l'homme de telle ou telle profession.

Indiquer 2°. les moyens de le forcer à l'acquisition b) de ces talents & de ces vertus.

b) A quoi se réduit la science de l'éducation? A celle des moyens de nécessiter les hommes à l'acquisition des vertus & des talents qu'on desire en eux. Est-il quelque chose d'impossible à l'éducation? Non.

Un enfant de la ville craint-il les spectres? Veuton détruire en lui cette crainte? qu'on l'abandonne dans un bois dont il connoisse les routes, qu'on l'y suive sans qu'il s'en apperçoive, qu'on le laisse revenir seul-à la maison: dès la troisseme ou quatrieme promenade, il ne verra plus despectres dans

R 2

L'homme en général ne réfléchit que les idées de ceux qui l'environnent; & les scules vertus qu'on soit sûr de lui faire acquérir, sont les vertus de nécessité. Persuadé de cette vérité; que je veuille inspirer à mon fils les qualités fociales, je lui donnerai des camarades à peu près de sa force & de son âge: je leur abandonnerai à cet égard le foin de leur mutuelle éducation, & ne les ferai inspecter par le maître que pour modérer la rigueur de leurs corrections. D'après ce plan d'éducation. je suis fûr, si mon fils fait le beau, l'impertinent, le fat, le dédaigneux, qu'il ne le fera pas long-temps.

Un enfant ne soutient point à la longue le mépris, l'insulte & les railleries de ses camarades: il n'est point de défaut social, que ne corrige un pareil traitement. Pour en assurer encore plus le succès, il saut que, presque toujours absent de la maison paternelle, l'enfant ne vienne point, dans les vacances & les jours de congé, repuiser de nouveau, dans la conversation & la conduite des gens du monde, les vices qu'ont détruits en lui ses condisciples.

le bois; il aura, par l'habitude & la nécessité, acquis tout le courage que l'un & l'autre inspire aux jeunes paysans. En général, la meilleure éducation est celle où l'enfant, plus éloigné de ses parents, mèle moins d'idées incohérentes à celles qui doivent l'occuper c) dans le cours de ses études. C'est la raison pour laquelle l'éducation publique l'emportera toujours sur la domestique.

Trop de gens néanmoins sont sur cet objet d'un avis différent, pour ne pas exposer les motifs de mon opinion.

e) Supposons que les parents s'intéressassent aussi vivement qu'ils le prétendent à l'éducation de leurs enfants, ils en auroient plus de foin. Qui prendroient-ils pour nourrices? Des femmes, qui, déja défabulées par des gens instruits de leurs contes & de leurs maximes ridicules, fauroient en outre corriger les défauts de la plus tendre enfance. Les parents auroient attention à ce que les garçons, foignés jufqu'à fix ans par les femmes, passassent de leurs mains dans des maisons d'instruction publique, où, loin de la diffipation du monde, ils resteroient jusqu'à dix-sept ou dix-huit ans, c'est-à-dire, jusqu'au moment que. présentés dans le monde, ils y recevroient l'éduducation de l'homme : éducation sans contredit la plus importante, mais entiérement dépendante des sociétés qu'on cultive, des positions où l'on se trouve, enfin de la forme des Gouvernements fous lesquels on vit.



### CHAPITRE III.

Avantages de l'Education publique sur la domestique.

LE premier de ces avantages, est la falubrité du lieu où la jeunesse peut recevoir ses instructions.

Dans l'éducation domestique, l'enfant habite la maison paternelle; & cette maison, dans les grandes villes,

est souvent petite & mal-saine.

Dans l'éducation publique, au contraire, cette maison, édifiée à la campague, peut être bien aérée. Son vaste emplacement permet à la jeunesse tous les exercices propres à fortifier son corps & sa fanté.

Le fecond avantage, est la rigidité

de la regle.

La regle n'est jamais aussi exactement observée dans la maison paternelle que dans une maison d'instruction publique. Tout dans un college est soumis à l'heure. L'horloge y commande aux maîtres, aux domestiques; elle y fixe la durée des repas, des études & des récréations: l'horloge y maintient l'ordre. Sans ordre, point

d'études suivies: l'ordre allonge les jours; le désordre les raccourcit.

Le troisieme avantage, est l'émulation

qu'elle inspire.

Les principaux moteurs de la premiere jeunesse, sont la crainte & l'émulation.

L'émulation est produite par la comparaison qu'on fait de soi avec un grand

nombre d'autres.

De tous les moyens d'exciter l'amour des talents & des vertus, ce dernier est le plus sûr. Or, l'enfant n'est point dans la maison paternelle à portée de faire cette comparaison, & son instruction en est d'autant moins bonne.

Le quatrieme avantage, est l'intelli-

gence des Instituteurs.

Parmi les hommes, par conféquent parmi les peres, il en est de stupides & d'éclairés. Les premiers ne savent quelle instruction donner à leur fils. Les seconds le savent: mais ils ignorent la maniere dont ils doivent leur présenter leurs idées pour leur en faciliter la conception. C'est une connoissance pratique, qui, bien-tôt acquise dans les Colleges, soit par sa propre expérience, soit par une expérience traditionnelle, manque souvent aux peres les plus instruits.

Le cinquieme avantage de l'éduca-

tion publique, est sa fermeté.

L'instruction domestique est rarement mâle & courageuse. Les parents, uniquement occupés de la conservation physique de l'enfant, craignent de le chagriner; ils cedent à toutes ses fantaisies, & donnent à cette lâche complaisance le titre d'amour paternel a).

Tels sont les divers motifs qui feront toujours présérer l'instruction publique à l'instruction particuliere. La premiere est la seule dont on puisse attendre des patriotes. Elle seule peut lier fortement dans la mémoire des citoyens, l'idée du bonheur personnel à celle du bonheur

a) Point de mere qui ne prétende aimer éperdument son fils. Mais par ce mot aimer, si l'on entend s'occuper du bonheur de ce fils, & par consequent de son instruction, presqu'aucune qu'on ne puisse accufer d'indifférence. Quelle mere, en effet, veille à l'éducation de fes enfants, lit sur cet objet les bonnes choses, & se met seulement en état de les entendre? En seroit-il ainsi, s'il s'agissoit d'un procès important? Non. Point de femme alors qui ne confulte, qui ne visite son Avocat, qui ne lise ses factums. Celle qui ne feroit ni l'un ni l'autre, seroit censée indifférente à la perte de ce procès. Le degré d'intérêt mis à telle ou telle chose, doit toujours se mesurer sur le degré de peine prise pour s'en instruire. Or, qu'on applique cette regle aux foins généralement donnés à l'éducation des enfants, rien de plus rare que l'amour maternel.

national. Je ne m'étendrai pas davantage sur ce sujet.

J'ai fait sentir toute la puissance de

l'éducation.

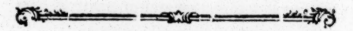
J'ai prouvé qu'à cet égard les effets font toujours proportionnés aux causes. J'ai montré combien l'éducation pu-

blique est préférable à la domestique.

Ce feroit le moment de détailler les obstacles presqu'insurmontables, qui, dans la plupart des Gouvernements, s'opposent à l'avancement de cette science, & la facilité avec laquelle, ces obstacles levés, on pourroit persectionner l'éducation.

Mais avant de donner ces détails, il faut, je pense, faire connoître au Lecteur, quelles sont les diverses parties de l'instruction sur lesquelles le Législateur doit porter sa principale attention. Je distinguerai à cet effet deux sortes d'éducation: l'une physique, l'autre morale.





# CHAPITRE IV.

Idée générale fur l'Education physique.

L'OBJET de cette espece d'éducation, est de rendre l'homme plus fort, plus robuste, plus sain: par conséquent plus heureux, plus généralement utile à sa patrie, c'est-à-dire, plus propre aux divers emplois auxquels peut l'appeller l'intérêt national.

Convainces de l'importance de l'éducation physique, les Grecs honoroient la Gymnastique a); elle faisoit partie

ment le corps, mais encore le tempérament, c'est peut être qu'ils retardent dans l'homme le besoin trop prématuré de certains plaisirs.

Ce ne sont point les reproches d'une mere, ni les sermons d'un Curé, mais la fatigue, qui seule

attiédit les defirs fougueux de l'adolescence.

Plus un jeune homme transpire & dépense d'efprits animaux dans des exercices de corps & d'efprit moins son imagination s'échausse, moins il fent le besoin d'aimer.

Pent-être l'amour excessif des semmes, est-il en Asie I effet de l'oisiveté des corps & des esprits. Ce qu'il y a de sûr, c'est qu'au Canada, le Sanvage, journellement épuisé par les fatigues de la chasse & de la pêche, est en général peu sensible à ce plaisir. L'amour si tardif des anciens Germains peur les semmes, étoit, sans doute, l'esset de la

de l'instruction de leur jeunesse. Ils l'employoient dans leur médecine, nonseulement comme un remede préservatif, mais encore comme un spécifique pour fortisser tel ou tel membre affoibli par une maladie ou un accident.

Peut-être desireroit-on que je présentasse ici le tableau des jeux & des exercices des anciens Grecs. Mais que dire à ce sujet, qu'on ne trouve dans les Mémoires de l'Académie des Inscriptions,

même cause. M. Rousseau, p. 144, L. III de l'Emile, vante beaucoup la continence de ces peuples: il la regarde comme la cause de leur valeur. Je fais avec M. Rousseau le plus grand cas de la continence; mais je ne conviens point avec lui qu'elle soit mere du courage.

La Fable & l'Histoire nous apprennent que les Hercules, les Thésées, les Achilles, les Alexandres, les Mahomets, les Henri IV, les Maréchaux de Saxe, &c. étoient braves & peur continents. Parmi les Moines, il en est de très-chastes, & peu de braves.

Lorsqu'à l'occasion de l'amour des femmes & de Famour socratique, le sage Plutarque examine lequel de ces deux amours excite le plus les hommes aux grandes actions, & qu'il cite à ce sujet les anciens Héros, il est certain qu'il n'est pas de l'opinion de M. Rousseau. D'après Plutarque & l'histoire, on peut donc assurer que se courage n'est pas nécessairement le produit de la chasteté.

Au reste, je n'en conserve pas moins de respect pour cette vertu, dont les divers peuples ont, ainsi que de la pudeur, des idées très-différentes. Rien de plus impudique aux yeux de la Musulmane voilée, que le visage découvert de la dévote Allemande, Italienne on Françoise.

R 6

où l'on décrit jusqu'à la maniere dont les nourrices Lacédémoniennes élevoient les Spartiates, & commençoient leur

éducation ?

La science de la Gymnastique étoitelle portée chez les Grecs au dernier degré de persection? Je l'ignore. Ce ne seroit même qu'après le rétablissement de ces exercices, qu'un Chirurgien habile & qu'un Médecin éclairé par une expérience journaliere, pourroient déterminer de quel degré de persection cette science est encore susceptible.

Ce que j'observerai à ce sujet, c'est que si l'éducation physique est négligée chez presque tous les peuples Européans, ce n'est pas que les Gouvernements s'opposent directement à la persection de cette partie de l'éducation; mais ces exercices, passés de mode,

n'y font plus encouragés.

Point de loi, qui, dans les Colleges, défende la construction d'une arene, où les éleves d'un certain âge pourroient s'exercer à la lutte, à la course, au faut; apprendroient à voltiger, nager, jetter le ceste, soulever des poids, &c. Or, dans cette arene, construite à l'imitation de celle des Grecs, qu'on décerne des prix aux vainqueurs; nul doute que ces prix ne rallument bien-tôt dans la jeunesse le goût naturel qu'elle a pour de

tels jeux. Mais peut-on à la fois exercer le corps & l'esprit des jeunes gens? Pourquoi non? Qu'on supprime dans les Colleges ces congés, pendant lesquels l'enfant va chez ses parents s'ennuyer ou se distraire de ses études, & qu'on allonge ses récréations journalieres; cet enfant pourra chaque jour consacrer sept ou huit heures à des études sérieuses, quatre ou cinq à des exercices plus ou moins violents. Il pourra à la fois fortisser son corps & son esprit.

Le plan d'une telle éducation n'est pas un chef-d'œuvre d'invention. Il ne s'agit, pour l'exécuter, que de réveiller sur cet objet l'attention des parents. Une bonne loi produiroit cet effet b).

b) Il faut une éducation mâle à la Jeunesse. Mais seroit-ce dans un siecle de luxe, dans un siecle où l'on s'enivre de voluptés, où la partie gouvernante est esséminée, qu'on en peut proposer le plan?

La mollesse avilit une nation. Mais qu'importe à la plupart des Grands, l'avilissement de leur nation? Leur seule crainte est d'exposer un fils chéri au danger d'un coup ou d'un rhume. Il est des peres dont la tendresse éclairée & vertueuse defire peut-être des enfants sains, robustes, vigoureux, & rendus tels par des exercices violents. Mais si ces exercices sont passés de mode, quel pere bravera le ridicule d'une innovation? & ce ridicule bravé, quel moyen de résister aux cris, aux plaintes importunes d'une mere soible & pusillanime? A quelque prix que ce soit, on veut la paix de la maison. Pour changer à cet égard les

# 798 DEL'HOMME,

C'en est affez sur la partie physique de l'éducation. Je passe à la morale : c'est, sans contredit, la moins connue.



# CHAPITRE V.

Dans quel moment & quelle position l'homme est susceptible d'une éducation morale.

En qualité d'animal, l'homme éprouve des besoins physiques & dissérents. Ces divers besoins sont autant de génics tutélaires, créés par la nature pour conserver son corps, pour éclairer son esprit. C'est du chaud, du froid, de la soif, de la saim, qu'il apprend à courber l'arc, à décocher la sleche, à tendre le filet, à se couvrir de peaux, à construire des huttes, &c. Tant que les individus épars dans les sorèts continuent de les

mœurs d'un peuple, il fant que le Législateur, par une honte & une infamie salutaire, punisse dans les parents l'éducation trop molle des enfants; qu'il n'accorde, comme je l'ai déja dit, d'emplois militaires qu'à ceux dont la force de corps & de tempérament aura été éprouvée.

Les peres alors seront intéressés à former des enfants forts & robustes. Mais ce n'est que d'une telle loi, qu'on peut attendre quelques heureux changements dans le physique de l'éducation. habiter, il n'est point pour eux d'éducation morale. Les vertus de l'homme policé sont l'amour de la justice & de la patrie: celle de l'homme sauvage, sont la force & l'adresse. Ses besoins sont ses seuls instituteurs; ce sont les seuls confervateurs de l'espece, & cette conservation semble être le seul vœu de la nature.

Lorfque les hommes multipliés sont réunis en fociété; lorfque la difette des vivres les force de cultiver la terre, ils font entr'eux des conventions, & l'étude de ces conventions donne naissance à la science de l'éducation. Son objet est d'inspirer aux hommes l'amour des loix & des vertus fociales. Plus l'éducation est parfaite, plus les peuples sont heureux. Sur quoi j'observerai, que les progrès de cette science, comme ceux de la Législation, font toujours proportionnés aux progrès de la raison humaine perfectionnée par l'expérience; expérience qui suppose toujours la réunion des hommes en société. Alors on peut les considérer sous deux aspects.

1°. Comme citoyens.

2°. Comme citoyens de telle ou telle

profession.

En ces deux qualités, ils reçoivent deux fortes d'instructions. La plus perfect onnée est la derniere. J'aurai peu de chose à dire à ce sujet, & c'est la raison pour laquelle j'en ferai le premier objet de mon examen.



### CHAPITRE VI.

De l'Education relative aux diverfes Professions.

Desire-t-on d'instruire un jeune homme dans tel art ou telle science? les mêmes moyens d'instructions se présentent à tous les esprits. Je veux saire de mon sils un Tartini a). Je lui sais apprendre la musique. Je tâche de l'y rendre sensible: je place dès la premiere jeunesse sa main sur le manche du violon. Voilà ce qu'on fait, & c'est à peu près ce qu'on peut saire.

Les progrès plus ou moins rapides de l'enfant dépendent ensuite de l'habileté du maître, de sa méthode meilleure ou moins bonne d'enseigner; ensin du goût plus ou moins vif que l'éleve prend pour son instrument.

Qu'un danseur de corde destine ses fils à son métier; si dès leur plus tendre ensance, il exerce la souplesse de leur

<sup>•)</sup> Célebre Violon d'Italie.

corps, il leur a donné la meilleure édu-

cation possible.

S'agit-il d'un art plus difficile? veuton former un Peintre? Du moment qu'il peut tenir le crayon, on le lui met à la main: on le fait d'abord deffiner d'après les estampes les plus correctes, puis d'après la bosse, enfin d'après les plus beaux modeles. On charge de plus fa mémoire des grandes & sublimes images répandues dans les poëmes des Virgile, des Homere, des Milton, &c. L'on met sous ses veux les tableaux des Raphaël, des Guide, des Correge. On lui en fait remarquer les beautés diverfes. Il étudie successivement dans ces tableaux la magie du dessin, de la composition, du coloris, &c. L'on excite enfin fon émulation par le récit des honneurs rendus aux Peintres célebres.

C'est tout ce qu'une excellente éducation peut en faveur d'un jeune Peintre. C'est au desir plus ou moins vif de s'illustrer, qu'il doit ensuite ses progrès. Or, le hasard inslue beaucoup sur la force de ce desir. Une louange donnée au moment que l'éleve crayonne un trait hardi, suffit quelquesois pour éveiller en lui l'amour de la gloire, & le douer de cette opiniâtreté d'attention qui pro-

duit les grands talents.

Mais, dira-t-on, point d'homme qui

ne soit sensible au plaisir physique: tous peuvent donc aimer la gloire, du moins dans les pays où cette gloire est représentative de quelque plaisir réel. J'en conviens. Mais la force plus ou moins grande de cette passion, est toujours dépendante de certaines circonstances, de certaines positions, ensin de ce même hasard qui préside, comme je l'ai prouvé, (Scotion II) à toutes nos découvertes. Le hasard a donc toujours part à la formation des hommes illustres.

Ce que peut une excellente éducation, c'est de multiplier le nombre des gens de génies dans une nation; c'est d'inoculer, si je l'ose dire, le bon sens au reste des citoyens. Voilà ce qu'elle peut, & c'est assez. Cette inoculation en vaut bien

une autre.

Le réfultat de ce que je viens de dire, c'est; que la partie de l'instruction spécialement applicable aux états & professions disférentes, est en général assez bonne; c'est que, pour la porter à la perfection, il ne s'agit d'une part que de simplisser les méthodes d'enseigner, (& c'est l'affaire des maîtres) & de l'autre, d'augmenter le ressort de l'émulation (& c'est l'affaire du Gouvernement.)

Quant à la partie morale de l'éducation, c'est, sans contredit, la partie la plus importante & la plus négligée. Point d'Écoles publiques où l'on enseigne la science de la morale.

Qu'apprend-on au College, depuis la troisieme jusqu'en Rhétorique? A faire des vers latins. Quel temps y confacret-on à l'étude de ce qu'on appelle l'Ethique on la Morale? A peine un mois. Faut-il s'étonner ensuite si l'on rencontre si peu d'hommes vertueux, si peu instruits de leurs devoirs envers la fociété.b)?

Au reste, je suppose que dans une maison d'instruction publique, on se propose de donner aux éleves un cours de morale; que faut-il à cet effet? Que les maximes de cette science, toujours fixes & déterminées, se rapportent à un principe simple, & duquel on puisse, comme en Géométrie, déduire une infinité de principes secondaires. Or, ce principe n'est point encore connu. La morale n'est donc point encore une science: car, enfin, l'on n'honorera pas de ce nom un ramas de préceptes incohérents & contradictoires c) entr'eux.

b) Pourquoi, en donnant une nouvelle forme au Gouvernement civil de M. Locke, ne pas expliquer aux jeunes gens ce livre, où font contenus une partie des bons principes de la Morale ?

c) La Sorbonne, comme l'Eglise, se prétend infaillible & immuable. A quoi reconnoît-on fon immutabilité? A sa constance à contredire toute

Or, si la morale n'est point une science,

quel moyen de l'enseigner!

Veut on que j'en aie enfin découvert le principe fondamental? On doit sentir que l'intérêt du Prètre s'opposera toujours à sa publication, & qu'en tout pays l'on pourra toujours dire: "Point , de Prètres, ou point de vraie mo-, rale.

En Italie, en Portugal, ce n'est ni de religion, ni de superstition, dont

on manque.

elle-même en toutes ses décisions, cette Sorbonne protégea d'abord Aristote contre Descartes, excommunia les Cartésiens: enseigna depuis leur système, donna à ce même Descartes l'autorité d'un Pere de l'Eglise; ensin adopta ses erreurs pour combattre les vérités les mieux pronvées. Or, à quelle cause attribuer tant d'inconstance dans les opinions de la Sorbonne? A son ignorance des vrais principes de toute science. Rien ne seroit plus curieux qu'un Recueil de ses contradictions, dans les condamnations successivement portées contre la these de l'Abbé de Prades, & les ouvrages des Rousseau & des Marmontel, &c.



# CHAPITRE VII.

De l'Education morale de l'homme.

Lest peu de bons patriotes, peu de citoyens toujours équitables. Pourquoi? C'est qu'on n'éleve point les hommes pour être justes; c'est que la morale actuelle, comme je viens de le dire, n'est qu'un tissu d'erreurs & de contradictions grossieres; c'est que, pour être juste, il faut être éclairé, & qu'on obscurcit dans l'enfant jusqu'aux notions les plus claires de la loi naturelle.

Mais peut-on donner à la premiere jeunesse des idées nettes de la justice? Ce que je sais, c'est qu'à l'aide d'un Catéchisme religieux, si l'on grave dans la mémoire d'un ensant, les préceptes de la croyance souvent la plus ridicule, l'on peut, à l'aide d'un Catéchisme moral, y graver par conséquent les préceptes & les principes d'une équité, dont l'expérience journaliere lui prouveroit à la fois l'utilité & la vérité.

Du moment où l'on distingue le plaisir de la douleur; du moment où l'on a reçu & fait du mal, l'on a déja quelque notion de la justice. Pour s'en former les idées les plus claires & les plus précises, que faire? Se demander,

Qu'est-ce que l'homme?

R. Un animal, dit-on, raisonnable; mais certainement sensible, soible, & propre à se multiplier.

D. En qualité de fensible, que doit

faire l'homme?

R. Fuir la douleur, chercher le plaisir. C'est à cette recherche, c'est à cette suite constante qu'on donne le nom d'amour de soi a).

D. En qualité d'animal foible, que

doit-il faire encore?

R. Se réunir à d'autres hommes, soit pour se désendre contre les animaux plus forts que lui, soit pour s'assurer une subsistance que les bètes lui disputent, soit ensin pour surprendre celles qui lui servent de nourriture. Delà toutes les conventions relatives à la chasse & à la pèche.

D. En qualité d'animal propre à se reproduire, qu'arrive-t-il à l'homme?

a) Qui veut connoître les vrais principes de la Morale, doit comme moi s'élever jusqu'au principe de la sensibilité physique. & chercher dans les besoins de la faim, de la soif, &c. la cause qui force les hommes déja multipliés, de cultiver la terre, de se réunir en société, & de saire entr'eux des conventions, dont l'observation sait les hommes justes, ou l'infraction des injustes.

R. Que les moyens de subsistance diminuent à mesure que son espece se multiplie.

D. Que doit-il faire en conféquence?

R. Lorsque les lacs & les forêts sont épuisés de poissons & de gibier, il doit chercher de nouveaux moyens de pourvoir à sa nourriture.

D. Quels font ces moyens?

R. Ils se réduisent à deux. Lorsque les citoyens sont encore peu nombreux, ils élevent des bestiaux; & les peuples alors sont Pasteurs. Lorsque les citoyens se sont infiniment multipliés, & qu'ils doivent, dans un moindre espace de terrein, trouver de quoi fournir à leur nourriture, ils labourent; & les peuples sont alors Agriculteurs.

D. Que suppose la culture perfection-

née de la terre?

R. Des hommes déja réunis en fociétés ou bourgades, & des conventions faites entr'eux.

D. Quel est l'objet de ces conventions?

R. D'assurez le bœns à celui qui le nourrit, & la récolte du champ à celui qui le défriche.

D. Qui détermine l'homme à ces con-

R. Son intérêt & sa prévoyance. S'il étoit un citoyen qui pût enlever la récolte de celui qui seme & laboure, perfonne ne laboureroit & ne semeroit; & l'année suivante, la bourgade seroit expofée aux horreurs de la difette & de la famine.

D. Que suit - il de la nécessité de la

culture ?

R. La nécessité de la propriété.

D. A quoi s'étendent les conventions

de la propriété?

R. A celles de ma personne, de mes pensées, de ma vie, de ma liberté, de mes biens.

D. Les conventions de la propriété une fois établies, qu'en réfulte-t-il?

R. Des peines contre ceux qui les violent, c'est-à-dire, contre les voleurs, les meurriers, les fanatiques & les tyrans. Abolit-on ces peines? alors toute convention entre les hommes est nulle. Qu'un d'eux puisse impunément attenter à la propriété des autres; de ce moment les hommes rentrent en état de guerre. Toute société entr'eux est dis-Soutc. Ils doivent se fuir, comme ils fuient les lions & les tigres.

D. Est-il des peines établies dans les pays policés contre les infracteurs du

droit de propriété?

R. Oui: du moins dans tous ceux où les biens ne sont pas en commun b), c'est-à-dire, chez presque toutes les nations.

b) Il fut, dit-on, des peuples, dont les biens étoient en commun. Quelques-uns vantent beaucoup cette communauté de biens. Point de peuples heureux, disent-ils, que les peuples sans propriété. Ils citent en exemple les Scythes, les

Tartares, les Spartiates.

Quant aux Seythes & aux Tartares, ils conferverent toujours la propriété de leurs bestiaux. Or, c'est dans cette propriété que consistoit toute leur richesse. A l'égard des Spartiates, on sait qu'ils avoient des esclaves, que chaque famille possédoit l'une des trente-neuf mille portions de terre, qui composoient le territoire de Lacédémone ou de la Laconie. Les Spartiates avoient donc des propriétés.

Quelque vertueux qu'ils fussent, l'histoire néanmoins nous apprend, qu'à l'exemple des autres hommes, les Lacédémoniens vouloient recueillir sans semer, & qu'ils chargeoient en conséquence les Ilotes de la culture de leurs terres. Ces Ilotes étoient les Negres de la République. Ils en mettoient le fol en valeur. Delà le besoin d'esclaves,

& peut-être la nécessité de la guerre.

On voit donc, par la forme même du Gouvernement de Lacédémone, que la partie libre de ses habitants ne pouvoit être heurense qu'aux dépens de l'autre, & que la prétendue communauté de biens des Spartiates ne pouvoit, comme quelquesuns le supposent, opérer chez eux le miracle d'une félicité universelle.

Sous le Gouvernement des Jésuites, les habitants du Paraguay cultivoient les terres en commun, & de leurs propres mains. En étoient-ils plus heureux? J'en doute. L'indissérence avec laquelle ils apprirent la destruction des Jésuites, Tom. II. D. Qui rend ce droit de propriété si facré; & par quelle raison, sous le nom

justifie ce doute. Ces peuples sans propriété, étoient sans énergie & sans émulation. Mais l'espoir de la gloire & de la considération ne pouvoitil pas vivisier leurs ames? Non. La gloire & la considération sont une monnoie, un moyen d'acquérir des plaisirs réels. Or, de quel plaisir en ce pays avantager l'un, de préférence aux autres?

Qui considere l'espece & le petit nombre des sociétés où cette communauté de biens eut lieu, soupçonne toujours que des obstacles secrets s'opposent à la formation comme au bonheur de pareilles sociétés. Pour porter un jugement sain sur cette question, il faudroit l'avoir prosondément méditée; avoir examiné si l'existence d'une telle société est également possible dans toutes les positions; &, pour cet esset, l'avoir considérée:

1º. Dans une Isle.

- 2°. Dans un pays coupé par de vastes déserts, désendu par d'immenses forêts, & dont la conquête soit, par cette raison, également indifférente & difficile.
- 3°. Dans des contrées dont les habitants errants, comme les Tartares, avec leurs troupeaux, penvent toujours échapper à la poursuite de l'ennemi.
- 4°. Dans un pays couvert de villes, environné de nations puissantes; & voir enfin, si, dans cette derniere position (sans contredit la plus commune) cette société pourroit conserver le degré d'émulation, d'esprit & de courage nécessaire pour résister à des peuples propriétaires, savants & éclairés.

Je ne m'étendrai pas davantage sur une question dont la vérité ou la fausseté importe d'autant moins à mon sujet, que, par-tout où la communauté des biens n'a pas lieu, la propriété doit être facrée. de Termes, en a-t-on presque par-tout

fait un Dieu?

R. C'est que la conservation de la propriété est le Dieu moral des empires; c'est qu'elle y entretient la paix domestique, y fait régner l'équité; c'est que les hommes ne se sont rassemblés que pour s'assurer de leurs propriétés; c'est que la justice, qui renserme en elle seule presque toutes les vertus, consiste à rendre à chacun ce qui lui appartient, se réduit, par conséquent, au maintien de ce droit de la propriété, & qu'ensin les diverses loix n'ont jamais été que les divers moyens d'assurer ce droit aux citoyens.

D. Mais la pensée doit-elle être comprise au nombre des propriétés; &

qu'entend-on alors par ce mot?

R. Le droit, par exemple, de rendre à Dieu le culte que je crois lui devoir être le plus agréable. Quiconque me dépouille de ce droit, vio e ma propriété, & quel que soit son rang, il est punisfable.

D. Est il des cas où le Prince puisse s'opposer à l'établissement d'une religion nouvelle?

R. Oui : lorsqu'elle est intolérante.

D. Qui l'y autorise alors?

R. La sûreté publique. Il sait que cette religion, devenue la dominante,

deviendra persécutrice. Or, le Prince, chargé du bonheur de ses sujets, doit s'opposer aux progrès d'une telle religion.

D. Mais pourquoi citer la justice comme le germe de toutes les vertus?

R. C'est que du moment où, pour assurer leur bonheur, les hommes se rassemblent en société, il est de la justice que chacun, par sa douceur, son humanité & ses vertus, contribue autant qu'il est en lui à la félicité de cette même société.

D. Je suppose les loix d'une nation dictées par l'équité; quels moyens de les faire observer, & d'allumer dans les

ames l'amour de la patrie?

R. Ces moyens sont les peines infligées aux crimes, & les récompenses décernées aux vertus.

D. Quelles sont les récompenses de

la vertu?

R. Les titres, les honneurs, l'estime publique, & tous les plaisirs dont cette estime est représentative.

D. Quelles font les peines du crime?

R. Quelquefois la mort: souvent la honte, compagne du mépris.

D. Le mépris est-il une peine?

R. Oui : du moins dans les pays libres & bien administrés. Dans un tel pays, le supplice du mépris public est cruel & redouté: il sussit pour contenir les Grands dans le devoir. La crainte du mépris les rend justes, actifs, laborieux.

D. La justice doit, sans doute, régir les empires; elle y doit régner par les loix. Mais les loix sont-elles toutes de

même nature?

R. Non. Il en est, pour ainsi dire, d'invariables, sans lesquelles la société ne peut subsister, ou du moins subsister heureusement: telles sont les loix fondamentales de la propriété.

D. Est-il quelquefois permis de les

enfreindre?

R. Non; si ce n'est dans les positions rares où il s'agit du salut de la patrie.

D. Qui donne alors le droit de les

violer?

R. L'intérêt général, qui ne reconnoît qu'une loi unique & inviolable.

Salus populi suprema Lex esto.

D. Toutes les loix doivent-elles se taire devant celle - ci?

R. Oui. Que les armées turques marchent à Vienne, le Législateur, pour les affamer, peut violer un moment le droit de propriété, faucher la récolte de ses compatriotes, & brûler leurs greniers, s'ils sont près de l'ennemi. D. Les loix font-elles si sacrées, qu'on

ne puisse jamais les réformer?

R. On le doit, lorsqu'elles sont contraires au bonheur du plus grand nombre.

D. Mais toute proposition de réforme n'est-elle pas souvent regardée, dans un citoyen, comme une témérité pu-

niffable?

R. J'en conviens. Cependant si l'homme doit la vérité à l'homme; si la connoissance de la vérité est toujours utile; si tout intéressé a droit de proposer ce qu'il croit devoir être avantageux à sa compagnie; tout citoyen, par la même raison, a le droit de proposer à sa nation ce qu'il croit pouvoir contribuer à la félicité générale.

D. Cependant il est des pays où l'on proscrit la liberté de la presse, & jus-

qu'à celle de penser.

R. Oui; parce qu'on imagine pouvoir plus facilement voler l'aveugle que le clairvoyant, & duper un peuple idiot qu'un peuple éclairé. Dans toute grande nation, il est toujours des intéresses à à la misere publique. Ceux-là seuls nient aux citoyens le droit d'avertir leurs compatriotes des malheurs auxquels souvent une mauvaise loi les expose.

D. Pourquoi n'est-il point de méchant de cette espece dans les sociétés encore petites & naissantes? pourquoi les loix y sont-elles presque toujours

justes & sages?

R. C'est que les lois s'y font du confentement, & par conséquent pour l'utilité de tous. C'est que les citoyens, encore peu nombreux, ne peuvent y former des affociations particulieres contre l'affociation générale, ni détacher encore leur intérêt de l'intérêt public.

D. Pourquoi les loix font-elles alors

si religieusement observées?

R. C'est qu'alors nul citoyen n'est plus fort que les loix; c'est que son bonheur est attaché à leur observation, & fon malheur à leur infraction.

D. Entre les diverses loix, n'en estil point auxquelles on donne le nom

de loix naturelles?

R. Ce sont celles, comme je l'ai déja dit, qui concernent la propriété, & qu'on trouve établies chez presque toutes les nations & les fociétés policées, parce que les sociétés ne peuvent se former qu'à l'aide de ces loix.

D. Est-il encore d'autres loix?

R. Oui. Il en est de variables : & ces loix font de deux especes. Les unes, variables par leur nature; telles sont celles qui regardent le commerce, la discipline militaire, les impôts, &c. Elles peuvent & doivent le changer selon les temps & les circonstances. Les autres, immuables de leur nature, sont variables, parce qu'elles ne sont point encore portées à leur perfection. Dans ce nombre, je citerai les loix civiles & criminelles; celles qui regardent l'administration des finances, le partage des biens, les testaments c), les mariages d), &c.

c) Le droit de tester est-il nuisible ou utile à la société? C'est un problème, non encore résolu. Le droit de tester, disent les uns, est un droit de propriété dont on ne peut légitimement dé-

pouiller le citoyen.

Tout homme, disent les autres, a, sans doute, de son vivant, le droit de disposer à son gré de sa propriété: mais, lui mort, il cesse d'être propriétaire. Le mort n'est plus rien. Le droit de transférer son bien a tel on tel, ne lui peut avoir été conféré que par la loi. Or, supposons que ce droit occasionnat une infinité de procès & de discussions, & que, tout compensé, il sût plus à charge qu'utile à la société, qui peut contester à cette société le droit de changer une loi qui lui devient nuisible?

d) La volonté de l'homme est ambulatoire, difent les loix, & les loix ordonnent l'indissolubilité du mariage. Quelle contradiction! Que s'ensuit-il? Le malheur d'une infinité d'époux. Or, le malheur engendre entr'eux la haine, & la haine souvent les crimes les plus atroces. Mais qui donna lieu à l'indissolubilité du mariage? La profession de laboureur, qu'exercerent d'abord

les premiers hommes.

Dans cet état, le besoin réciproque & journalier que les époux ont l'un de l'autre, allege le joug du mariage. Tandis que le mari défriche la terre, laboure le champ, la femme nourrit la volaille, abreuve les bestiaux, tond los brebis, soigne le ménage & la basse-cour, prépare le dîner du mari, des enfants & des domestiques. Les conjoints, occupés du même objet, c'est-à-dire, de l'amélioration de leurs tosses, se voient peu, sont à l'abri de l'ennui, par conséquent du dégoût. Qu'on ne s'étonne donc point si le mari & la femme, toujours en ac-

tion, & toujours nécessaires l'un à l'autre, chérissent même quelquesois l'indissolubilité de leur

hymen.

S'il n'en est pas de même dans les professions du Sacerdoce, des Armes & de la Magistrature, c'est qu'en ces diverses professions les époux se' font moins nécessaires l'un à l'autre. En effet, de quelle utilité la femme peut-elle être à for mari dans les fonctions de Muphti, de Visir, de Cadi, &c? La femme alors n'est pour luis qu'une propriété de luxe & de plaifir. Telles sont les causes, qui, chez les différents peuples, ent modifié d'une infinité de manieres l'union des deux fexes. Il est des pays où l'on a plufieurs femmes & plufieurs concubines; d'autres où l'on s'épouse après deux ou trois ans de jouisfance & d'epreuves. Il est enfin des contrées où les femmes sont en commun; où l'union des deux époux ne s'étend pas au-delà de la duréc: de leur amour Or, supposons, que, dans l'établiffement d'une nouvelle forme de mariage, une Législateur, affranchi de la tyrannie desi préjugés & de la coutume, ne se proposat que le bien public & le plus grand bonheur des époux pour objet; que, non content de permettre le divorce, il cherchat & découvrit le moyen de rendre l'union conjugale la plus déliciense poifible: ce moyen trouvé, la forme des mariages

R. D'autres causes y concourent : tel est le fanatisme, la superstition, & la conquête.

D. Si les loix établies par l'une de ces causes sont favorables aux frippons,

que s'enfuit-il?

R. Qu'elles font protégées par ces

mêmes frippons.

D. Les vertueux, par la raison contraire, ne doivent-ils pas en desirer l'abolition?

R. Oui, mais les vertueux sont en petit nombre: ils ne sont pas toujours les plus puissants. Les mauvaises loix en conséquence ne sont point abolies, & peuvent rarement l'ètre.

D. Pourquoi?

R. C'est qu'il faut du génie pour substituer de bonnes loix à des mauvai-

deviendroit invariable, parce que nul n'a le droit de substituer de moins bonnes à de meilleures loix, de diminuer la somme de la félicité nationale, & même de s'opposer aux plaisirs des individus, lorsque ces plaisirs ne sont pas contraires au bonheur du plus grand nombre.

Mais comment n'a-t-on pas encore résolu ce problème important? C'est qu'obstinément attachées à leurs usages, les nations ne les changent point qu'elles n'y soient forcées par une absolue nécessité. Or, quelque mauvaise que soit la forme actuelle des mariages, il arrive cependant que si les sociétés, en conséquence, subsistent moins heureusement, cependant elles subsistent; & la paresse des Législateurs s'en contente. fes, & qu'il faut ensuite du courage pour les faire recevoir. Or, dans presque tous les pays, les Grands n'ont ni le génie nécessaire pour faire de bonnes loix, ni le courage suffisant pour les établir, & braver le cri des malintentionnés. Si l'homme aime à régir les autres hommes, c'est toujours avec le moins de peine & de soin possible.

D. En supposant dans un Prince le desir de perfectionner la science des

loix, que doit-il faire?

R. Encourager les hommes de génie à l'étude de cette science, & les charger d'en résoudre les divers problèmes.

D. Qu'arriveroit-il alors?

R. Que les loix variables, encore imparfaites, cesserolent de l'être, & deviendroient invariables & facrées?

D. Pourquoi facrées?

R. C'est que d'excellentes loix, nécessairement l'œuvre de l'expérience & d'une raison éclairée, sont censées révélées par le ciel lui-même; c'est que l'observation de telles loix peut être regardée comme le culte le plus agréable à la Divinité, & comme la seule vraie religion: religion que nulle puissance, & Dieu lui-même, ne peut abolir, parce que le mal répugne à sa nature.

D. Les Rois, à cet égard, n'ontils pas été quelquefois plus puissants

que les Dieux ?

R. Parmi les Princes, il en est, sans doute, qui, violant les droits les plus faints de la propriété, ont attenté aux biens, à la vie, à la liberté de leurs sujets. Ils requrent du ciel la puissance & non le droit de nuire. Ce droit ne fut conféré à personne. Peut-on croire qu'à l'exemple des esprits infernaux, les Princes soient condamnés à tourmenter leurs sujets? Quelle affreuse idée de la fouveraincté! Faut-il accoutumer les peuples à ne voir qu'un ennemi dans leur Monarque, & dans le sceptre que le pouvoir de nuire?

On sent par cette esquisse, le degré de perfection auguel un tel Cathéchisme pourroit porter l'éducation du citoyen; combien il éclaireroit les sujets & le Monarque fur leurs devoirs respectifs, & quelles idées faines enfin il leur don-

neroit de la morale.

Réduit-on au simple fait de la sensibilité physique, le principe fondamental de la science des mœurs? cette science devient à portée des hommes. de tout âge & de nous esprit. Tous peuvent en avoir la même idée.

Du moment où l'on regarde cette senfibilité physique comme le premier principe de la morale, ses maximes cessent d'être contradictoires; ses axiomes, enchaînés les uns aux autres, supportent la démonstration la plus rigoureuse: ses principes ensin, dégagés des ténebres, d'une philosophie spéculative, sont clairs, & d'autant plus généralement adoptés, qu'ils découvrent plus sensiblement aux citoyens l'intérêt qu'ils ont d'être vertueux e).

e) Le besoin des vertes sociales peut être sentidès l'enfance même. Veut-en graver prosondément dans sa mémoire les principes de la justice?
je voudrois, que, dans un tribunal créé à cet
esse dans chaque College, les enfants jugeassent
eux-mêmes leurs dissérends; que les sentencesde ce petit tribunal, portées par appel devant
les maîtres, y sussent consirmées ou rectifiées
selon qu'elles seroient injustes; que, dans ces
mêmes Colleges, l'on apossat des hommes pour
faire aux éleves de ces especes d'injures & d'ofsenses, dont l'injustice, difficile à prouver, contraignit & le plaignant de réséchir sur sa cause
pour la bien plaider, & le Tribunal d'enfants
de réséchir sur cette même cause pour la bien
juger.

Les éleves, forcés par ce moyen de porter habituellement leurs regards sur les préceptes de la justice, en acquerroient bien tôt des idées nettes. C'est par une méthode à pen-près pareille que M. Rousseau donne à son Emile les premieres notions de la propriété. Rien de plus ingénieux que cette méthode: cependant on la néglige. M. Rosseau n'eût-il fait que cette seule découverte, je le compterois parmi les bienfaicteurs de l'humanité, & lui érigerois volontiers la statue qu'il

demande.

Quiconque s'est élevé à ce premier principe, voit, si je l'ose dire, du pre-

L'on ne s'attache point assez à former le jugement des enfants. A-t-on chargé leur mémoire d'une infinité de petits faits, l'on est content. Que s'ensuit-il? Que l'homme est un prodige de babil dans son enfance, & de non-sens dans

l'âge mûr.

Pour former le jugement d'un éleve, que fautil? Le faire d'abord raisonner sur ce qui l'intéresse personnellement. Son esprit s'est-il étendu? il faut le lui faire appliquer à de plus grands objets. Exposer pour cet effet à ses yeux le tableau des loix & des usages des différents peuples; l'établir juge de la fagesse, de la folie de ees ulages, de ces loix, & lui en faire enfin pefer la perfection ou l'imperfection, à la balance du plus grand bonheur & du plus grand intérêt de la République. C'est en méditant le principe de l'utilité nationale, que l'enfant acquerroit des idées faines & générales de la morale. Son esprit, d'ailleurs exercé sur ces grands objets, en seroit plus propre à toute espece d'étude.

Plus l'application nous devient facile, plus les forces de notre esprit se sont accrues. On ne peut de trop bonne heure accoutumer l'enfant à la fatigue de l'attention; & pour lui en faire contracter l'habitude, il fant, quoi qu'en dise M. Rousseau, employer quelquesois le ressort de la crainte. Ce sont les maîtres justes & séveres, qui forment en général les meilleurs éleves. L'en sant, comme l'homme, nest mû que par l'espoir du plaisir, & la crainte de la douleur. L'enfant n'est-il point encore sensible au plaisir, n'est-il point susceptible de l'amour de sa gloire; est il sans émulation? c'est la crainte du châtiment qui seule peut fixer son attention. La crainte est-dans l'éducation publique, une ressource à la

mier coup d'œil, tous es défauts d'une législation: il fait si la digue opposée par les loix aux passions contraires au bien public, est assez forte pour en soutenir l'effort; si la loi punit & récompense dans cette juste proportion qui doit nécessiter les hommes à la vertu. Il n'apperçoit enfin, dans cet axiome tant vanté de la morale actuelle:

Ne fais pas à autrui, ce que tu ne voudrois pas qui te fût fait,

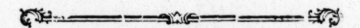
qu'une maxime secondaire, domestique, & toujours insuffisante pour éclairer les citoyens sur ce qu'ils doivent à leur partie. Il substitue bien-tôt à cet axiome celui qui déclare.

Le bien public, la suprême loi.

Axiome, qui, renfermant d'une maniere plus générale & plus nette tout ce que le premier a d'utile, est applicable à toutes les positions disférentes où peut se trouver un citoyen, & convient également au Bourgeois, au Juge, au Ministre, &c. C'est, si je l'ose dire, de la hauteur d'un tel principe, que, descendant jusqu'aux conventions locales

quelle les maîtres sont indispensablement obligés de recourir, mais qu'ils doivent ménager avec prudence. qui forment le droit coutumier de chaque peuple, chacun s'instruiroit plus particuliérement de l'espece de ses engagements, de la fagesse ou de la folie des usages, des loix, des coutumes de son pays, & pourroit en porter un jugement d'autant plus sain, qu'il auroit plus habituellement présents à l'esprit, les grands principes, à la balance des desquels on pese la sagesse de l'équité même des loix.

On peut donc donner à la jeunesse des idées nettes & saines de la morale, à l'aide d'un Catéchisme de probité: on peut donc porter cette partie de l'éducation au plus haut degré de perfection. Mais que d'obstacles à surmonter!



# CHAPITRE VIII.

Intérêt du Prêtre, premier obstacle à la perfection de l'Education morale de l'homme.

L'INTÉRET du Clergé, comme celui de tous les Corps, change selon les temps & les circonstances. Toute morale dont les principes sont fixes, ne sera donc jamais adoptée du Sacerdoce.

Il en veut une dont les préceptes obscurs, contradictoires, & par conféquent variables, se prétent à toutes les positions diverses dans lesquelles il peut se trouver.

Il faut au Prètre une morale arbitraire a), qui lui permette de légitimer aujourd'hui l'action qu'il déclarera demain abominable.

Malheur aux nations qui lui confient l'éducation de leurs citoyens! Il ne leur donnera que de fausses idées de la justice; & mieux vaudroit ne leur en donner aucune. Quiconque est sans préjugés, est d'autant plus près de la vraie connoissance, & d'autant plus susceptible de bonnes instructions. Mais où trouver de telles instructions? Dans l'histoire de l'homme, dans celle des nations, de leurs loix & des motifs qui les ont sait établir. Or, ce n'est pas dans de pareilles sources, que le Clergé

La loi est censée la volonté réfléchie du Prince. Ses ordres ne sont réputés que la volonté de ses Ministres & de ses Favoris.

a) Point de propositions évidentes que les Théologiens ne rendent problématiques. On les a vus, selon les temps & les circonstances, tantôt soutenir que c'est au Prince, tantôt que c'est à la loi qu'il faut obéir. Cependant ni la raison, ni l'intérêt même du Monarque ne laissent de doute sur cet objet. Suivez la loi, dit Louis XII, malgré les ordres contraires que l'importunité peut quelquesois arracher au Souverain.

permet de puiser les principes de la justice; son intérêt le lui défend. Il sent qu'éclairés par cette étude, les peuples mefureroient l'estime ou le mépris dû aux diverses actions, sur l'échelle de l'utilité générale. Et quel respect alors auroient - ils pour les Bonzes, les Bramines, & leur prétendue fainteté? Que fait au public leurs macérations, leur haire, leur aveugle obéissance? Toutes ces vertus monacales ne contribuent en rien au bonheur national. Il n'en est pas de même des vertus d'un citoyen, c'est-à-dire de la générosité, de la vérité, de la justice, de la fidélité à l'amitié, à sa parole, aux engagements pris avec la fociété dans laquelle on vit. De telles vertus sont vraiment utiles. Auffi nulle ressemblance entre un Saint b) & un Citoyen vertueux.

Le Clergé, pour qu'on le croie utile, prétendroit-il que c'est à ses prieres, que c'est aux effets de la grace, que les hommes doivent leur probité c)?

c) Qu'on quadruple les Prêtres dans une Province, & les Maréchaussées dans l'autre; quelle

b) On peut être religieux sous un Gouvernement arbitraire, mais non vertueux; parce que le Gouvernement, en détachant l'intérêt des particuliers de l'intérêt public, éteint dans l'homme l'amour de la patrie. Rien par conséquent de commun entre la religion & la vertu.

L'expérience prouve que la probité de l'homme est l'œuvre de son éducation; que le peuple est ce que le fait la sagesse de ses loix; que l'Italie moderne a plus de soi & moins de vertus que l'ancienne, & qu'enfin c'est toujours au vice de l'administration qu'on doit rapporter les vices des particuliers.

Un Gouvernement ceffe-t-il d'être économe? s'endette-t-il, fait-il de mauvaises affaires? comme le prodigue, commence-t-il par être dupe? il finit par être frippon. Les Grands, en qualité de forts, s'y croient-ils tout permis? sont-ils fans justice & fans paroles? sous ce Gouvernement, les peuples sont sans mœurs. Ils s'acoutument bien-tôt à compter la force pour tout, & la justice pour rien.

C'est à l'aide d'un Catéchisme moral, c'est en y rappellant à la mémoire des hommes, & les motifs de leur réunion en société, & leurs conventions simples & primitives, qu'on pourroit

sera la moins infestée de voleurs? Ce ne sera pas celle qu'on garnira de Prêtres. Dix millions de dépense par an en cavaliers, contiendront par conséquent plus de frippons & de scélérats, que 150 millions par an en Prêtres. Quelle épargne à faire pour une nation! quelle compagnie multipliée de brigands aussi à charge à l'Etat que tout un Clergé leur donner des idées nettes de l'équité. Mais plus ce Catéchisme seroit clair. plus la publication en seroit défendue. Ce Catéchisme supposeroit pour Instituteurs de la jeunesse, des hommes inftruits dans la connoissance du droit naturel, du droit des gens, & des principales loix de chaque empire. Or, de tels hommes transporteroient bien-tôt à la puissance temporelle la vénération conçue pour la spirituelle. Les Prêtres s'opposeront donc toujours à la publication d'un tel ouvrage, & leurs criminelles oppositions trouveront encore des approbateurs. L'ambition facerdotale se permet tout: elle calomnie, elle perfécute, elle aveugle les hommes, & paroît toujours juste aux yeux de ses partifans.

Reproche-t-on au Moine son intolérance & sa cruauté? il répond, que son état l'exige; qu'il fait son métier. Estil donc des professions où l'on ait le droit de faire le mal public? S'il en est, il faut les abolir. Tout homme n'est-il pas citoyen, avant d'être citoyen de telle profession? S'il en étoit une qui pût excuser le crime, à quel titre eût-on puni Cartouche? Il étoit chef d'une bande de brigands. Il voloit: il faisoit

son métier.

Le Clergé n'a donc pas le droit, mais le pouvoir de s'opposer à la perfection de la partie morale de l'éducation.

Déja les Prètres redoutent un changement prochain dans l'instruction publique. Mais leur crainte est panique. Qu'on est loin encore d'adopter un bon plan d'éducation! les hommes seront encore long-temps stupides. Que l'Eglise Catholique se rassure donc, & croie qu'en un siecle aussi superstitieux, ses Ministres conserveront toujours assez de puissance pour s'opposer efficacement à toute résorme utile.

La nécessité seule peut triompher de leurs intrigues, peut opérer un changement desirable; mais inexécutable sans la faveur, la protection, & le concours des Gouvernements.

### CHAPITRE IX.

Imperfection de la plupart des Gouvernements, second obstacle à la perfection de l'Éducation morale de l'homme.

Une mauvaise forme de Gouvernement est celle où les intérêts des citoyens sont divisés & contraires, où la loi ne les force point également de concourir au bien général. Il est donc peu de bons Gouvernements. Dans les mauvais, quelles sont les actions auxquelles on donne le nom de vertueuses? Seroit-ce aux actions conformes à l'intérêt du plus grand nombre? Ces actions y sont souvent déclarées criminelles, par les édits des Puissants & les mœurs du siecle. Or, quels préceptes honnêtes en ces pays donner aux citoyens, & quel moyen de les graver prosondément dans leur mémoire?

Je l'ai déja dit; l'homme reçoit deux

éducations:

Celle de l'enfance. Elle est donnée par

les maîtres:

Celle de l'adolescence. Elle est donnée par la forme du Gouvernement où l'on vit, & les mœurs de sa nation.

Les préceptes de ces deux parties de l'éducation font-ils contradictoires ?

ceux de la premiere sont nuls.

Ai-je, dès l'enfance, inspiré à mon fils l'amour de la patrie? l'ai-je forcé d'attacher son bonheur à la pratique des actions vertueuses, c'est-à-dire, à des actions utiles au plus grand nombre? si ce fils, à sa premiere entrée dans le monde, voit les patriotes languir dans le mépris, la misere & l'oppression;

s'il apprend que, haïs des Grands & des riches, les hommes vertueux, rares à la Ville, font encore bannis de la Cour, c'est-à-dire, de la source des graces, des honneurs & des richesses (qui, sans contrédit, sont des biens réels) il y a cent à parier contre un, que mon fils ne verra dans moi qu'un radoteur absurde, qu'un fanatique austere, qu'il méprisera ma personne, que son mépris pour moi réstéchira sur mes maximes, & qu'il s'abandonnera à tous les vices que favorisent la forme du Gouvernement & les mœurs de ses compatriotes.

Qu'au contraire, les préceptes donnés à son ensance, lui soient rappellés dans son adolescence, & qu'à son entrée dans le monde un jeune homme y voie les maximes de ses maîtres honnorées de l'approbation publique; plein de respect pour ces maximes, elles deviendront la regle de sa conduite : il

fera vertueux.

Mais dans un empire tel que celui de la Turquie, que l'on ne se flatte point de former de pareils hommes. Toujours en crainte, toujours exposé à la violence, est-ce dans cet état d'inquiétude qu'un citoyen peut aimer la vertu & la patrie? Son souhait, c'est de pouvoir repousser la force par la

force. Veut-il affurer fon bonheur? peu lui importe d'etre juste, il lui suffit d'être fort. Or, dans un Gouvernement arbitraire, quel est le fort? Celui qui plaît aux Despotes & aux sous-Despotes. Leur faveur est une puissance. Pour l'obtenir, rien ne coûte. L'acquiert-on par la baffeffe, le mensonge & l'injustice? on est bas, menteur & injuste. L'homme franc & loyal, déplacé dans un tel Gouvernement, y seroit empalé avant la fin de l'année. S'il n'est point d'homme qui ne redoute la douleur & la mort, tout scélérat peut toujours en ce pays justifier la conduite la plus infâme.

Des besoins mutuels, dira-t-il, ont forcé les hommes à se réunir en société. S'ils ont fondé des villes, c'est qu'ils ont trouvé plus d'avantages à se rassembler qu'à s'isoler. Le desir du bonheur a donc été le seul principe de leur union. Or, ce même motif, ajoutera-t-il, doit forcer de se livrer au vice, lorsque, par la forme du Gouvernement, les richesses, les honneurs & la félicité en sont les récompenses.

Quelqu'insensible qu'on soit à l'amour des richesses & des grandeurs, il faut, dans tout pays où la loi impuissante ne peut efficacement protéger le soible contre le sort, où l'on ne voit que des

opprei-

oppresseurs & des opprimés, des bourreaux & des pendus, que l'on recherche les richesses & les places, sinon comme un moyen de faire des injustices, au moins comme un moyen de se

foustraire à l'oppression.

Mais il est des Gouvernements arbitraires, où l'on prodigue encore des éloges à la modération des Sages & des Héros anciens, où l'on vante leur désintéressement, l'élévation & la magnanimité de leur ame. Soit : mais ces vertus y sont passées de mode; la louange des hommes magnanimes est dans la bouche de tous, & dans le cœur d'aucun. Personne n'est, dans sa conduite, la dupe de pareils éloges.

J'ai vu des admirateurs des temps héroïques, vouloir rappeller dans leur pays les institutions des Anciens: vains efforts. La forme des Gouvernements & des Religions s'y oppose. Il est des siecles où toute réforme dans l'instruction publique, doit être précédée de quelque réforme dans l'administration

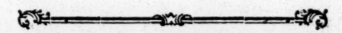
& le culte.

A quoi se réduisent, dans un Gouvernement despotique, les conseils d'un pere à son fils? À cette phrase effrayante: ,, Mon fils, sois bas, rampant, sans ,, vertus, sans vices, sans talents, sans Tome II. " caractere. Sois ce que la Cour veut " que tu sois, & chaque instant de la " vie souviens-toi que tu esclaves."

Ce n'est point, en un tel pays, à des Instituteurs courageusement vertueux, qu'un pere confiera l'éducation de ses enfants. Il ne tarderoit pas à s'en repentir. Je veux qu'un Lacédémonien eût, du temps de Xerxès, été nommé Instituteur d'un seigneur Perfan. Que fût-il arrivé? Qu'élevé dans les principes du patriotisme & d'une frugalité austere, le jeune homme, odieux à ses compatriotes, eût, par sa probité mâle & courageuse, mis des obstacles à sa fortune. O Grec! trop durement vertueux, se fût alors écrié le pere, qu'as-tu fait de mon fils! tu l'as perdu. Je desirois en lui cette médiocrité d'esprit, ces vertus molles & flexibles, auxquelles on donne en Perse les noms de fagesse & d'esprit, de conduite, d'usage du monde, &c. Ce sont de beaux noms, diras-tu, fous lesquels la Perfe déguife les vices accrédités dans son Gouvernement. Soit. Je voulois le bonheur & la fortune de mon fils. Son. indigence: ou fa richesse; sa vie ou sa mort dépendent du Prince : tule fais. Il falloit donc en faire un Courtisan adroit. & tu n'en as fait qu'un Héros & un homme vertueux.

Tel eût été le discours du pere. Qu'y répondre? Quelle plus grande solie, eussent ajouté les prudents du pays, que de donner l'éducation honnète & magnanime à l'homme destiné, par la sorme du Gouvernement, à n'être qu'un courtisan vil & un scélerat obscur? Que servoit de lui inspirer l'amour de la vertu! Est-ce au milieu de la corruption qu'il pouvoit la conserver?

Il s'ensuit donc, qu'en tout Gouvernement despotique, & qu'en tout pays où la vertu est odieuse au Puissant, il est également inutile & sou de prétendre à la formation de citoyens honnètes.



### CHAPITRE X.

Toute réforme importante dans la partie morale de l'Education, en suppose une dans les loix & la forme du Gouvernement.

PROPOSE-T-ON, dans un Gouvernement vicieux, un bon plan d'éducation; se flatte-t-on de l'y faire recevoir? l'on se trompe. L'auteur d'un tel plan est trop borné dans ses vues, pour pouvoir en rien attendre de grand. Les préceptes de cette éducation nouvelle sont-ils en contradiction avec les mœurs & le Gouvernement? ils sont toujours réputés mauvais. En quel moment feroient-ils adoptés? Lorsqu'un peuple éprouve de grands malheurs, de grandes calamités, & qu'un concours heureux & singulier de circonstances fait sentir au Prince la nécessité d'une réforme, Tant qu'elle n'est point sentie, on peut, si l'on veut, méditer les principes d'une bonne éducation; leur découverte doit précéder leur établisse-D'ailleurs, plus l'on s'occupe ment. d'une science, plus on y apperçoit de vérités nouvelles, plus on en simplifie les principes. Mais qu'on n'espere pas les faire adopter.

Quelques hommes illustres ont jeté de grandes lumieres sur ce sujet, & l'éducation est toujours la même. Pourquoi? C'est qu'il sussit d'ètre éclairé pour concevoir un bon plan d'instruction, & qu'il faut être puissant pour l'établir. Qu'on ne s'étonne donc pas, si, dans ce genre, les meilleurs ouvrages n'ont point encore opéré de changement sensible. Mais ces ouvrages doivent-ils en conséquence être regardés comme inutiles? Non, Ils ont

réellement ayancé la science de l'éducation. Un Méchanicien invente une machine nouvelle: en a-t-il calculé les effets, & prouvé l'utilité? la science est perfectionnée. La machine n'est point faite, elle n'est encore d'aucun avantage au public; mais elle est découverte. Il ne s'agit que de trouver le riche qui la fasse construire, & tôt ou tard ce riche se trouve.

Qu'une idée si flatteuse encourage les Philosophes à l'étude de la science de l'éducation. S'il est une recherche digne d'un citoyen vertueux, c'est celle des vérités dont la connoissance peut être un jour si utile à l'humanité. Quel espoir consolant dans ses travaux, que celui du bonheur de la postérité! Les découvertes des Philosophes sont, en ce genre, autant de germes, qui, déposés dans les bons esprits, n'attendent qu'un événement qui les séconde; & tôt ou tard cet événement arrive.

L'univers moral est, aux yeux du stupide, dans un état constant de repos & d'immobilité. Il croit que tout a été, est, & sera comme il est. Dans le passé & l'avenir, il ne voit jamais que le présent. Il n'en est pas ainsi de l'homme éclairé. Le monde moral lui présente le spectacle toujours varié d'une révolution perpétuelle. L'univers, tou-

jours en mouvement, lui paroît forcé de se reproduire sans cesse sous des formes nouvelles, jusqu'à l'épuisement total de toutes les combinaisons, jusqu'à ce que tout ce qui peut être ait été, &

que l'imaginable ait existé.

Le Philosophe apperçoit donc, dans un plus ou moins grand lointain, le moment où la puidance adoptera le plan d'instruction présenté par la sagesse. Qu'excité par cet espoir, le Philosophe s'occupe d'avance à saper les préjugés qui s'opposent à l'exécution de ce plan.

Veut-on élever un magnifique monument? il faut, avant d'en jetter les fondements, faire choix de la place, abattre les masures qui la couvrent, en enlever les décombres. Tel est l'ouvrage de la Philosophie. Qu'on ne l'accuse plus de rien édifier a). C'est elle qui

a) On a dit long-temps des Philosophes, qu'ils détruisoient tout, qu'ils n'édificient rien. On ne leur fera plus ce reproche. Au reste, ces Hercules modernes, n'eussent-ils étoussé que des erreurs monstrueuses, ils eussent encore bien mérité de l'humanité. L'accusation portée contr'eux à cet égard, est l'effet du besoin, qu'en général les hommes ant de croire, soit des vérités, soit des mensonges. C'est dans la premiere jeunesse qu'on leur fait contracter ce besoin, qui devient ensnite en eux une faculté toujours avide de pâture. Un Philosophe brise-t-il une erreur, on est toujours prêt à lui dire: par quelle autre la remplacerezvous? Il me semble entendre un malade demander

maintenant substitue une morale claire, saine & puisée dans les besoins même de l'homme, à cette morale obscure, monacale & fanatique, sléau de l'univers présent & passé. C'est en esset aux Philosophes qu'on doit cet unique & premier axiome de la morale:

# Que le bonheur public soit la suprême loi.

Peu de Gouvernements, sans doute, se conduisent par cette maxime: mais en imputer la faute aux Philosophes, c'est leur faire un crime de leur impuissance. L'Architecte a-t-il donné le plan, le dévis & la coupe du palais? il a rempli sa tâche: c'est à l'Etat d'acheter le terrein, & de sournir les sonds nécessaires à sa construction. Je sais qu'on la differe long-temps, qu'on étaye long-temps les vieux palais avant d'en élever un nouveau. Jusques-là les plans sont inutiles: ils restent dans le porteseuille; mais on les y retrouve.

L'Architecte de l'édifice moral, c'est le Philosophe. Le plan est fait. Mais la plupart des Religions & des Gouvernements s'opposent à son exécution. Qu'on

à son Médecin: Mr., lorsque vous m'aurez guéri de ma fievre, quelle autre incommodité y substituerez-vous?

leve ces obstacles, qu'une stupidité religieuse ou tyrannique met aux progrès de la morale, c'est alors qu'on pourra se flatter de porter la science de l'éducation au degré de persection dont elle est

fufceptible.

Sans entrer dans le plan détaillé d'une bonne éducation, j'ai du moins indiqué en ce genre les grandes masses à réformer. J'ai montré la dépendance réciproque qui se trouve entre la partie morale de l'éducation, & la forme dissernte des Gouvernements. J'ai prouvé ensin, que la réforme de l'une ne peut s'opérer que par la réforme de l'autre.

Cette vérité clairement démontrée, l'on ne tentera plus l'impossible. Assuré que l'excellence de l'éducation est dépendante de l'excellence des loix, l'on n'entreprendra plus de concilier les in-

conciliables.

Si j'ai marqué l'endroit de la mine où il faut fouiller, plus éclairés à ce sujet dans leur recherche, les Savants à venir ne s'égareront plus dans les spéculations vaines, & je leur aurai épargné la fatigue d'un travail inutile.

# EN AND THE STATE OF THE STATE O

### CHAPITRE XI.

De l'Instruction, après qu'on auroit levé les obstacles qui s'opposent à ses progrès.

Les honneurs & les récompenses sontils en un pays toujours décernés au mérite? l'intérêt particulier y est-il toujours lié à l'intérêt public? l'éducation morale est nécessairement excellente, & les citovens nécessairement vertueux.

L'homme, & l'expérience le prouve, est, de sa nature, imitateur & singe. Vitil au milieu de citoyens honnètes? il le devient. Lorsque les préceptes des maîtres ne sont point contredits par les mœurs nationales; lorsque les maximes & les exemples concourent également à allumer dans un homme le desir des talents & les vertus; lorsque nos concitoyens ont le vice en horreur, & l'ignorance en mépris, on n'est ni sot, ni méchant. L'idée de mérite s'associe dans notre mémoire à l'idée du bonheur; & l'amour de notre félicité nous nécessite à l'amour de la vertu.

Que je voie les honneurs accumulés fur ceux qui se sont rendus utiles à la

patrie; que je ne rencontre par-tout que des citoyens sensés, & n'entende que des discours honnêtes; j'apprendrai, si je l'ose dire, la vertu, comme on apprend sa propre langue, sans s'en appercevoir.

En tout pays, si l'on en excepte le fort, le méchant est celui que les loix &

l'instruction rendent tel a).

J'ai montré que l'excellence de l'éducation morale dépend de l'excellence du Gouvernement. J'en puis dire autant de l'éducation physique. Dans toute sage constitution, l'on se propose de former non-seulement des citoyens vertueux, mais encore des citoyens forts & robustes. De tels hommes sont, & plus heureux, & plus propres aux divers emplois auxquels l'intérêt de la Républi-

a) Dans tont Gouvernement où je ne puis être heureux que par le malheur des autres, je deviens méchant. Nul remede à ce mal, qu'une réforme dans le Gouvernement. Mais quel moyen de faire confentir les peuples à cette réforme, & de leur faire reconnoître le vice de leurs loix? que faire pour rende la vue à des aveugles? Je fais qu'on peut infirmire les hommes par des livres; mais la plupart ne lisent point. On peut encore les éclaiver par des prédications: mais les puissants défendent de prêcher contre des vices, dont ils imaginent que l'existence leur est avantageuse. La difficulté d'instruire les peuples de leurs véritables intérêts, en s'opposant à toute sage résorme dans les Gouvernements, y doit donc éterniser les erreuss.

que les appelle. Tout Gouvernement éclairé rétablira donc les exercices de la

Gymnastique.

Quant à cette derniere partie de l'éducation, qui consiste à créer des hommes illustres dans les Arts & les Sciences, il est évident que sa perfection dépend encore de la fagesse du Législateur. A-t-il affranchi les Instituteurs du respect superstitieux conservé pour les anciens usages; laisse-t-il un libre essor à leur génie; les force-t-il, par l'espoir des récompenses, de perfectionner, & les méthodes d'instruction b), & le resfort de l'émulation ? il est impossible qu'encouragés par cet espoir, des maîtres instruits, & dans l'habitude de manier l'esprit de leurs éleves, ne parviennent bien-tôt à donner à cette partie. déja la plus avancée de l'instruction. tout le degré de perfection dont elle est susceptible.

b) Supposons que l'étude de la langue latine sût aussi utile que peut-être elle l'est peu, & qu'on voulût, dans le moindre temps possible, en graver tous les mots dans la mémoire d'un enfant; que faire? L'entourer d'hommes qui ne parlent que latin. Si le Voyageur jeté par la tempête sur une Isle dont il ignore la langue, ne tarde pas à la parler, c'est qu'il a le besoin & la nécessité pour maîtres. Or, qu'on mette l'ensant le plus près possible de cette position, il saura plus de latin en deux ans, qu'il n'en apprendroit en dix dans les Collèges.

T 6

La bonne ou mauvaise éducation est presqu'en entier l'œuvre des loix. Mais, dira-t-on, que de lumieres pour les faire bonnes! Moins qu'on ne pense. Il suffit pour cet esset, que le Ministère ait intérêt & desir de les faire telles. Supposons d'ailleurs qu'il manque de connoissances, tous les citoyens éclairés & vertueux viendront à son secours. Les bonnes loix seroient faites, & les obstacles qui s'opposent aux progrès de l'instruc-

tion, feront levés.

Mais ce qui, fans doute, est facile dans des sociétés soibles, naissantes, & dont les intérêts sont encore peu compliqués, est il possible dans des sociétés riches, puissantes & nombreuses? Comment y contenir l'amour illimité des hommes pour le pouvoir? comment y prévenir les projets des ambitieux, ligués pour s'asservir leurs compatriotes? comment enfin s'opposer toujours essimate des despotique, qui, sondé sur le mépris des talents & de la vertu, fait languir les peuples dans l'inertie, la crainte & la misere?

Dans de trop vastes empires, il n'est peut-être qu'un moyen de résoudre d'une maniere durable le double problème, d'une excellente Législation & d'une parfaite éducation. C'est, comme je l'ai déja dit, de subdiviser ces mêmes empires en un certain nombre de Républiques fédératives, que leur petitesse défende de l'ambition de leurs concitoyens, & leur confédération de l'ambition des

peuples voisins.

Je ne m'étendrai pas davantage sur cette question. Ce que je me suis proposé dans cette Section, c'est de donner des idées nettes & simples de l'éducation physique & morale; de déterminer les diverses instructions qu'on doit à l'homme, au citoyen, & au citoyen de telle profession; de désigner les résormes à faire dans les Gouvernements; d'indiquer les obstacles qui s'opposent maintenant aux progrès de la science de la morale, & de montrer ensin, que, ces obstacles levés, l'on auroit presqu'en entier résolu le problème d'une excellente éducation.

Je finirai ce Chapitre par cette observation: c'est que, pour jetter plus de lumieres sur un sujet si important, il falloit connoître l'homme;

Déterminer l'étendue des facultés de fon esprit;

Montrer les ressorts qui le meuvent; La maniere dont ces ressorts sont mis en action,

Et faire enfin entrevoir au Législateur

de nouveaux moyens de perfectionner

le grand œuvre des loix.

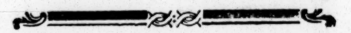
Ai-je sur ces objets divers révélé aux hommes quelques vérités neuves & utiles? j'ai rempli ma tâche; j'ai droit à leur estime & à leur reconnoissance.

Entre une infinité de questions traitées dans cet ouvrage, une des plus importantes étoit, de savoir si le génie, les vertus & les talents, auxquels les nations doivent leur grandeur & leur félicité, étoient un esfet de la dissérence des nourritures, des tempéraments, & ensin des organes des cinq sens, sur lesquels l'excellence des loix & de l'admistration n'a nulle influence; ou si ce même génie, ces mêmes vertus & ces mêmes talents étoient l'esset de l'éducation, sur laquelle les loix & la forme du Gouvernement peuvent tout.

Si j'ai prouvé la vérité de cette derniere assertion, il faut convenir que le bonheur des nations est entre leurs mains, qu'il est entiérement dépendant de l'intérêt plus ou moins vif qu'elles mettront à perfectionner la science de

l'éducation.

Pour soulager la mémoire du Lecteur, je terminerai cet ouvrage par la récapitulation des divers principes sur lesquels j'ai fondé mon opinion. Le Lecteur en pourra mieux apprécier la probabilité.



# RÉCAPITULATION.

Après avoir, dans l'exposition de cet ouvrage, dit un mot de son importance, de l'ignorance où l'on est des vrais principes de l'éducation; ensin, de la sécheresse de ce sujet, & de la difficulté de le traiter, j'examine:

#### SECTION I.

"Si l'éducation nécessairement dif-, férente des divers hommes, n'est pas , la cause de cette inégalité des esprits.

" jusqu'à présent attribuée à l'inégale

" perfection des organes. "

Je me demande, à cet effet, à quel âge commence l'éducation de l'homme,

& quels sont ses Instituteurs?

Je vois que l'homme est disciple de tous les objets qui l'environnent, de toutes les positions où le hafard le place; enfin de tous les accidents qui lui arrivent.

Que ces objets, ces positions & ces accidents ne sont exactement les mêmes pour personne, & qu'ainsi nul ne recoit les mêmes instructions.

Que, dans la supposition impossible

où les hommes eussent les mêmes objets sous les yeux, ces objets ne les frappant point dans le moment précis où leur ame se trouve dans la même situation, ces objets en conséquence n'exciteroient point en eux les mêmes idées, & qu'ainsi la prétendue uniformité d'instruction reçue, soit dans les Colleges, soit dans la maison paternelle, est une de ces suppositions, dont l'impossibilité est prouvée, & par le fait, & par l'influence qu'un hasard indépendant des maîtres a & aura toujours sur l'éducation de l'enfance & de l'adolescence.

D'après ces données, je considere l'extrême étendue du pouvoir du ha-

fard. J'examine:

Si les hommes illustres ne lui doivent pas souvent leur goût pour tel ou tel genre d'étude, & par conséquent leurs talents & leurs succès en ce même genre.

Si l'on peut perfectionner la science de l'éducation, sans resserrer les bornes

de l'empire du hafard.

Si les contradictions actuelles, apperçues entre tous les préceptes de l'éducation, n'étendent pas l'empire de ce mème hafard.

Si ces contradictions, dont je donne quelques exemples, ne doivent point être regardées comme un effet de l'opposition qui se trouve entre le système

religieux & le système du bonheur public.

Si l'on pourroit rendre les religions moins destructives de la félicité nationale, & les fonder sur des principes plus conformes à l'intérêt général.

Quels font ces principes?

Si parmi les fausses Religions, il en est quelques-unes dont le culte ait été moins contraire au bonheur des sociétés, & par conséquent à la perfection

de la science de l'éducation ?

Si d'après ces divers examens, & dans la supposition où tous les hommes auroient une égale aptitude à l'esprit, la seule différence de leur éducation ne devroit pas en produire une dans leurs idées & leurs talents? D'où il suit, que l'inégalité actuelle des esprits ne peut être regardée, dans les hommes communément bien organisés, comme une preuve démonstrative de leur inégale aptitude à en avoir.

J'examine:

### SECTION II.

" Si tous les hommes, communé-" ment bien organisés, n'auroient pas " une égale aptitude à l'esprit".

Je conviens d'abord, que toutes nos idées nous viennent par les sens; qu'en

conséquence on a dû regarder l'esprit comme un pur esset, ou de la finesse plus ou moins grande des cinq sens, ou d'une cause occulte ou non déterminée, à laquelle on a vaguement donné le nom d'organisation;

Que, pour prouver la fausseté de cette opinion, il faut recourir à l'expérience, se faire une idée nette du mot esprit, le distinguer de l'ame; & cette distinction faite, observer.

Sur quels objets l'esprit agit:

Comment il agit.

Si toutes ses opérations ne se réduiroient pas à l'observation des ressemblances & des dissérences, des convenances & des disconvenances, que les objets divers ont entr'eux & avec nous, & si, par conséquent, tous les jugements portés sur les objets physiques ne seroient pas de pures sensations.

S'il n'en feroit pas de même des jugements portés fur les idées auxquelles on donne les noms d'abstraites, de collec-

tives, &c.

Si, dans tous les cas, juger & comparer seroit autre chose que voir alternativement; c'est-à-dire, sentir.

Si l'on peut éprouver l'impression des objets, sans cependant les comparer entreux.

Si leur comparaison ne suppose point

intérêt de les comparer.

Si cet intérêt ne seroit pas la cause unique & ignorée de toutes nos idées, nos actions, nos peines, nos plaisirs,

enfin de notre sociabilité.

Sur quoi j'observe; que cet intérêt prend, en derniere analyse, sa source dans la sensibilité physique: que cette sensibilité, par conséquent, est le seul principe des idées & des actions humaines.

Qu'il n'est point de motif raisonnable

pour rejetter cette opinion.

Que cette opinion, une fois démontrée & reconnue pour vraie, on doit nécessairement regarder l'inégalité des esprits comme l'esset,

Ou de l'inégale étendue de la mé-

moire,

Ou de la plus ou moins grande per-

fection des cinq sens.

Que, dans le fait, ce n'est ni la grande mémoire, ni l'extrême finesse des sens, qui produit & doit produire le grand esprit.

Qu'à l'égard de la finesse des sens, les hommes, communément bien organisés, ne different que dans la nuance de leurs

fensations.

Que cette légere différence ne change point le rapport de leurs sensations entr'elles; que cette différence, par conféquent, n'a nulle influence sur leur esprit, qui n'est & ne peut être que la connoissance des vrais rapports des objets entr'eux.

Cause de la différence des opinions

des hommes.

Que cette différence est l'effet de la fignification incertaine & vague de certains mots : tels sont ceux

De bon,

D'intérêt,

Et de vertu,

Que les mots précisément définis, & leur définition confignée dans un Dictionnaire, toutes les propositions de morale politique & métaphysique deviennent aussi susceptibles de démonstrations que les vérités géométriques.

Que, du moment où l'on attachera les mêmes idées aux mêmes mots, tous les esprits adopteront les mêmes principes, en tireront les mêmes consé-

quences.

Qu'il est impossible, puisque les objets se présentent à tous dans les mêmes rapports, qu'en comparant ces objets entr'eux, les homines (soit dans le monde physique, comme le prouve la Géométrie, soit dans le monde intellectuel, comme le prouve la Métaphysi-

que) ne parviennent aux mêmes résul-

Que la vérité de cette proposition se prouve, & par la ressemblance des Contes de sées, des Contes philosophiques, des Contes religieux de tous les pays, & par l'unisormité des impostures, partout employées par les Ministres des fausses Religions, pour accroître & conserver leur autorité sur les peuples.

De tous ces faits, il résulte; que la finesse plus ou moins grande des sens, ne changeant en rien la proportion dans laquelle les objets nous frappent, tous les hommes, communément bien organisés, ont une égale aptitude à l'esprit.

Pour multiplier les preuves de cette importante vérité, je la démontre encore dans la même Section par un autre enchaînement de propositions. Je fais voir que les plus sublimes idées, une fois simplifiées, sont, de l'aveu de tous les Philosophes, réductibles à cette proposition claire: le blanc est blanc, le noir est noir.

Que toute vérité de cette espece est à la portée de tous les esprits : qu'il n'en est donc aucune, quelque grande & générale qu'elle soit, qui, nettement présentée & dégagée de l'obscurité des mots, ne puisse être également saisse de tous les hommes communément bien organisés.

Or, pouvoir également atteindre aux plus hautes vérités, c'est avoir une égale aptitude à l'esprit. Telle est la conclufion de la feconde Section.

#### SECTION III.

Son objet est la recherche des causes auxquelles on peut attribuer l'inégalité des elprits.

Ces causes se réduisent à deux.

L'une est, le desir inégal que les hom-

mes ont de s'éclairer.

L'autre, la diversité des positions où le hafard les place : diversité de laquelle résulte celle de leur instruction & de leurs idées. Pour faire sentir que c'est à ces deux causes seules qu'on doit rapporter, & la différence & l'inégalité des esprits, je prouve que la plupart de nos découvertes sont des dons du hasard.

Que les mêmes dons ne sont pas ac-

cordés à tous.

Que néanmoins ce partage n'est pas

si inégal qu'on l'imagine.

Qu'à cet égard, c'est moins le hasard qui nous manque, que nous, si je l'ose

dire, qui manquons au hafard.

Qu'à la vérité tous les hommes, communément bien organisés, ont également d'esprit en puissance; mais que cette puissance est morte en eux, lors-

qu'elle n'est point mise en action, par une passion telle que l'amour de l'estime, de la gloire, &c.

Que les hommes ne doivent qu'à de telles passions l'attention propre à féconder les idées que le hasard leur offre.

Que, sans passions, leur esprit peut, si l'on veut, être regardé comme une machine parfaite; mais dont le mouvement est suspendu jusqu'à ce que les passions le lui rendent.

D'où je conclus, que l'inégalité des esprits est; dans les hommes, le produit, & du hasard, & de l'inégale vivacité de leurs passions. Mais de telles passions seroient-elles en eux l'effet de la force de leur tempérament? C'est ce que j'examine dans la Section suivante.

### SECTION IV.

J'y démontre:

Que les hommes, communément bien organisés, sont susceptibles du même degré de passion.

Que leur force inégale est toujours en eux l'effet de la différence des positions où le hasard les place.

Que le caractere original de chaque homme (comme l'observe Pascal) n'est que le produit de ses premieres habitudes; que l'homme naît sans idées, sans

passions, & sans autres besoins que ceux de la faim & de la soif, par conséquent sans caractère: qu'il en change souvent sans changer d'organisation; que ces changements indépendants de la finesse plus ou moins grande de ses sens, s'operent d'après des changements survenus dans sa position & ses idées.

Que la diversité des caracteres dépend uniquement de la maniere différente dont se modifie, dans les hommes, le sen-

timent de l'amour d'eux-mêmes.

Que ce sentiment, effet nécessaire de la sensibilité physique, est commun à tous, qu'il produit dans tous l'amour

du pouvoir.

Que ce desir y engendre l'envie, l'amour des richesses, de la gloire, de la considération, de la justice, de la vertu, de l'intolérance; ensin toutes les passions factices, dont les noms divers ne désignent que les diverses applications

de l'amour du pouvoir.

Cette vérité prouvée, je montre dans une courte généalogie des passions, que si l'amour du pouvoir n'est qu'un pur esset de la sensibilité physique, & si tous les hommes, communément bien organisés, sont sensibles, tous, par conséquent, sont susceptibles de l'espece de passion propre à mettre en action l'égale aptitude qu'ils ont à l'esprit.

Mais

Mais ces passions peuvent-elles s'allumer aussi vivement dans tous? Ce qu'on peut affurer, c'est que l'amour de la gloire peut s'exalter dans l'homme, au même degré de force que le sentiment de l'amour de lui-même; c'est que la force de ce sentiment est, dans tous les hommes, plus que suffisante pour les douer du degré d'attention, qu'exige la découverte des plus hautes vérités; c'est que l'esprit humain, en conséquence, est susceptible de perfectibilité, & qu'enfin, dans les hommes communément bien organisés, l'inégalité des talents ne peut être qu'un pur effet de la différence de leur éducation, dans laquelle différence je comprends celle des positions où le hafard les place.

### SECTION V.

Ce que je m'y propose, c'est de montrer les erreurs & les contradictions de ceux, qui, sur cette question, adoptent des principes différents des miens, & qui rapportent à l'inégale persection des organes des sens, l'inégale supériorité des esprits.

Nul n'a sur cette matiere mieux écrit que M. Rousseau: je le cite donc en exemple. Je fais voir, que, toujours contraire à lui-même, il regarde tantôt

Tom. II.

l'esprit & le caractere, comme l'effet de la diversité des tempéraments, & tantôt adopte l'opinion contraire.

Que, de ses contradictions à ce sujet,

il résulte;

Que la vertu, l'humanité, l'esprit & les talents sont des acquisitions.

Que la bonté n'est point le partage de

l'homme au berceau.

Que les besoins physiques sont en lui

des sentences de cruauté.

Que l'humanité, par conséquent, est toujours le produit, ou de la crainte, ou de l'éducation.

Que M. Rousseau, d'après ses premicres contradictions, tombe sans cesse dans de nouvelles; qu'il croit, tour-àtour, l'éducation utile & inutile.

De l'heureux usage qu'on peut faire dans l'instruction publique, de quel-

ques idées de M. Rousseau.

Que, d'après cet Auteur, il ne faut pas croire l'enfance & la premiere jeunesse sans jugement.

Des prétendus avantages de l'âge mûr

fur l'adolescence : qu'ils sont nuls.

Des éloges donnés par M. Rousseau à l'ignorance : des motifs qui l'ont déterminé à s'en faire l'apologiste.

Que les lumieres n'ont jamais contribué à la corruption des mœurs: que M. Rousseau lui-même ne le croit pas.

Des causes de la décadence des empires: qu'entre ces causes l'on ne peut citer la perfection des Arts & des Sciences;

Et que leur culture retarde la ruine

d'un empire despotique.

#### SECTION VI.

J'y confidere les divers maux produits par l'ignorance.

I'y prouve que l'ignorance n'est point

destructive de la mollesse.

Qu'elle n'assure point la fidélité des

fujets.

Qu'elle juge fans examen les questions les plus importantes.

I'v cite celle du luxe en exemple.

Je prouve, qu'on ne peut résoudre cette question sans comparer une infinité d'objets entr'eux:

Sans attacher d'abord des idées nettes au mot luxe; sans examiner ensuite:

Si le luxe ne seroit pas utile & nécesfaire : s'il suppose toujours intempérance dans une nation.

De la cause du luxe. Si le luxe ne seroit pas lui-même l'effet des calamités publiques dont on l'accuse d'ètre l'auteur.

Si, pour connoître la vraie cause du luxe, il ne faut pas remonter à la for-

V 2

mation des sociétés, y suivre les effets de la grande multiplication des hommes.

Observer si cette multiplication ne produit point entr'eux division d'intérèt, & cette division une répartition trop inégale des richesses nationales.

Des effets produits, & par le partage trop inégal de l'argent, & par son in-

troduction dans un empire.

Des biens & des maux qu'elle y occafionne.

Des causes de la trop grande inégalité des fortunes.

Des moyens de s'opposer à la réunion trop rapide des richesses dans les mêmes mains.

Des pays où l'argent n'a point de cours.

Quels sont en ces pays les principes productifs de la vertu.

Des pays où l'argent a cours.

Que l'argent y devient l'objet commun du desir des hommes, & le principe productif de leurs actions & de leurs vertus.

Du moment où, semblables aux mers, les richesses abandonnent certaines contrées.

De l'état où se trouve alors une Na-

Du stupide engourdissement qui y remplace la perte des richesses.

Des divers principes d'activité des nations.

De l'argent, considéré comme un de ces principes.

Des maux qu'occasionne l'amour de

l'argent.

Si dans l'état actuel de l'Europe, le Magistrat éclairé doit desirer le trop prompt affoiblissement d'un tel principe d'activité.

Que ce n'est point dans le luxe, maisdans sa cause productrice, qu'on doit chercher le principe destructeur des empires.

Si l'on peut porter trop d'attention à l'examen des questions de cette espece.

Si, dans de telles questions, les jugements précipités de l'ignorance n'entraînent pas souvent une Nation aux plus grands malheurs.

Si, conséquemment à ce que je viens de dire, l'on ne doit point haine & mépris aux protecteurs de l'ignorance, & généralement à tous ceux, qui, s'opposant aux progrès de l'esprit humain, nuisent à la perfection de la Législation; par conséquent au bonheur public, uniquement dépendant de la bonté des loix.

### SECTION VII.

Que c'est l'excellence des loix, & non, comme quelques-uns le prétendent, la pureté du culte religieux, qui peut assurer le bonheur & la tranquillité des peuples.

Du peu d'influence des Religions sur les vertus & la félicité des Nations.

De l'esprit religieux, destructif de l'esprit législatif.

Qu'une religion vraiment utile forceroit les citoyens à s'éclairer.

Que les hommes n'agissent point conféquemment à leur croyance; mais à leur avantage personnel.

Que plus de conséquence dans leurs esprits rendroit la religion Papiste plus nuisible.

Qu'en général, les principes spéculatifs ont peu d'influence sur la conduite des hommes : qu'ils n'obéissent qu'aux loix de leur pays, & à leur intérêt.

Que rien ne prouve mieux le prodigieux pouvoir de la Législation, que le Gouvernement des Jésuites.

Qu'il a fourni à ces Religieux les moyens de faire trembler les Rois, & d'exécuter les plus grands attentats.

Des grands Attentats.

Que ces attentats peuvent être également inspirés par les passions de la gloire, de l'ambition & du fanatisme.

Du moyen de distinguer l'espece de

passion qui les commande.

Du moment où l'intérêt des Jésuites leur ordonne de grands forfaits.

Quelle Secte en France pouvoit s'op-

poser à leurs entreprises.

Que le Jansénisme seul pouvoit dé-

truire les Jésuites.

Que, sans les Jésuites, on n'eût jamais connu tout le pouvoir de la Législation.

Que, pour la porter à fa perfection, il faut, ou, comme un Saint Bénoît, avoir un Ordre religieux; ou, comme un Romulus & un Pen, avoir un em-

pire ou une colonie à fonder.

Qu'en toute autre position, le génie législatif, contraint par les mœurs & les préjugés déja établis, ne peut prendre un certain essor, ni dicter les loix parfaites, dont l'établissement procureroit aux Nations le plus grand bonheur possible.

Que, pour résoudre le problème de la félicité publique, il faudroit préliminairement connoître ce qui constitue efsentiellement le bonheur de l'homme.

#### SECTION VIII.

En quoi confiste le bonheur de l'individu, & par conséquent la sélicité nationale, nécessairement composée de

toutes les félicités particulieres.

Que, pour résoudre ce problème politique, il faut examiner, si, dans toute espece de conditions, les hommes peuvent être également heureux; c'est-àdire, remplir d'une maniere également agréable tous les instants de leur journée.

De l'emploi du temps.

Que cet emploi est à peu près le même dans toutes les professions.

Que, si les empires ne sont peuplés que d'infortunés, c'est l'esset de l'imperfection des loix, & du partage trop inégal des richesses.

Qu'on peut donner plus d'aisance aux citoyens; que cette aisance modéreroit en eux le desir trop excessif des richesses.

Des divers motifs qui maintenant juftifient ces desirs.

Qu'entre ces motifs un des plus puiffants est la crainte de l'ennui.

Que la maladie de l'ennui est plus commune & plus cruelle qu'on n'imagine.

De l'influence de l'ennui sur les mœurs des peuples & la forme de leurs Gouvernements.

De la Religion, & de fes cérémonies considérées comme remede à l'ennui.

Que le seul remede à ce mal, font des

sensations vives & distinctes.

Delà notre amour pour l'Eloquence, la Poésie, & tous ces arts d'agréments, dont l'objet est d'exciter de ces sortes de sensations.

Preuve détaillée de cette vérité.

Des arts d'agréments; de leur impression sur l'opulent oisif: qu'ils ne peuvent l'arracher à son ennui.

Que les plus riches font en général les plus ennuyés, parce qu'ils sont passifs dans presque tous leurs plaisirs.

Que les plaisirs passifs sont en général

les plus courts & les plus coûteux.

Qu'en conséquence, c'est au riche que se fait le plus vivement sentir le besoin des richesses.

Qu'il voudroit toujours être mû, fans

se donner la peine de se remuer.

Qu'il est fans motif pour s'arracher à une oissveté, à laquelle une fortune médiocre soustrait nécessairement les autres hommes.

De l'affociation des idées de bonheur & de richesse dans notre mémoire; que

VS

cette affociation est un effet de l'éducation.

Qu'une éducation différente produi-

roit l'effet contraire.

Qu'alors, sans être également riches & puissants, les citoyens seroient & pourroient même se croire également heureux.

De l'utilité éloignée de ces principes.

Qu'une fois convenu de cette vérité, on ne doit plus regarder le malheur comme inhérent à la nature même des fociétés, mais comme un accident occafionné par l'imperfection de leur Législation.

## SECTION IX.

De la possibilité d'indiquer un bon plan de Législation.

Des obstacles que l'ignorance met à fa

publication.

Du ridicule qu'elle jette sur toute idée nouvelle, & toute étude approfondie de la morale & de la politique.

De la haine de l'ignorant pour toute

réforme.

De la difficulté de faire de bonnes loix.

Des premieres questions à se faire à ce sujet.

Des récompenses, de quelqu'espece qu'elles soient, sût-ce un luxe de plaisir, ne corrompront jamais les mœurs.

Du luxe de plaisirs. Que tout plaisir décerné par la reconnoissance publique fait chérir la vertu, fait respecter les loix, dont le renversement, comme quelques - uns le prétendent, n'est jamais l'effet de l'inconstance de l'esprit humain.

Des vraies causes des changements ar-

rivés dans les loix des peuples.

Que ces changements prennent leur fource dans l'imperfection de ces mèmes loix, dans la négligence des administrateurs, qui ne favent ni contenir l'ambition des Nations voisines par la terreur des armes, ni celle de leurs concitoyens par la sagesse des réglements, & qui, d'ailleurs, élevés dans des préjugés nuisibles, favorisent l'ignorance des vérités, dont la révélation assureroit la félicité publique.

Que la révélation de la vérité n'est ja-

mais funeste qu'à celui qui la dit.

Que sa connoissance, utile aux Na-

tions, n'en troubla jamais la paix.

Qu'une des plus fortes preuves de cette affertion, est la lenteur avec la quelle la vérité se propage.

Des Gouvernements.

V 6

Que, dans aucun, le bonheur du Prince n'est, comme on le croit, attaché au malheur des peuples.

Qu'on doit la vérité aux hommes.

Que l'obligation de la dire suppose le libre usage des moyens de la découvrir.

Que, privées de cette liberté, les Nations croupissent dans l'ignorance.

Des maux que produit l'indifférence

pour la vérité.

Que le Législateur, comme quelquesuns le prétendent, n'est jamais forcé de sacrifier le bonheur de la génération présente à celui de la génération suture.

Qu'une telle supposition est absurde.

Qu'on doit d'autant plus exciter les hommes à la recherche de la vérité, qu'en général, plus indifférents pour elle, ils jugent une opinion vraie ou fausse, felon l'intérêt qu'ils ont de la croire telle ou telle.

Que cet intérêt leur feroit nier, au besoin, la vérité des démonstrations géométriques.

Qu'il leur fait estimer, en eux, la cruauté, qu'ils détestent dans les autres.

Qu'il leur fait respecter le crime.

Qu'il fait les Saints.

Qu'il prouve aux Grands la fupériorité de leur espece, sur celle des autres, hommes.

Qu'il fait honorer le vice dans un

protecteur.

Que l'intérêt du puissant, commande plus impérieusement que la vérité aux opinions générales.

Qu'un intérêt secret cacha toujours aux Parlements la conformité de la mo-

rale des Jésuites & du Papisme.

Que l'intérêt fait nier journellement cette maxime: "Ne fais pas à autrui, ce que tu ne voudrois pas qu'on te

n fit. m

Qu'il dérobe à la connoissance du Prètre honnete homme, & les maux produits par le Catholicisme, & les projets d'une Secte, intolérante parce qu'elle est ambitieuse, & régicide parce qu'elle est intolérante.

Des moyens employés par l'Eglise

pour s'affervir les Nations.

Du temps où l'Eglise Catholique laisse reposer ses prétentions.

Du moment où elle les fait revivre.

Des prétentions de l'Eglise prouvées par le droit.

De ces mêmes prétentions prouvées

par le fait.

Des moyens d'enchaîner l'ambition ecclésiastique.

Que le tolérantisme seul peut la contenir; peut, en éclairant les esprits, assurer le bonheur & la tranquillité des peuples, dont le caractère est susceptible de toutes les sormes que lui donnent les loix, le Gouvernement, & sur-tout l'éducation publique.

#### SECTION X.

De la puissance de l'éducation: des moyens de la perfectionner: des obstacles qui s'opposent aux progrès de cette science.

De la facilité avec laquelle, ces obftacles levés, l'on traceroit le plan d'une excellente éducation.

De l'Éducation. Qu'elle peut tout.

Que les Princes sont, comme les particuliers, le produit de leur instruction.

Qu'on ne peut attendre de grands Princes, que d'un grand changement dans leur éducation.

Des principaux avantages de l'instruction publique sur la domestique.

Idée générale sur l'éducation physi-

que de l'homme.

Dans quel moment & quelle position Phomme est susceptible d'une éducation morale.

De l'éducation relative aux diverses professions.

De l'éducation morale de l'homme.

Des obstacles qui s'opposent à la perfection de cette partie de l'éducation.

Intérêt du Prêtre: premier obstacle. Impersection de la plupart des Gou-

vernements: second obstacle.

Que toute réforme importante dans la partie morale de l'éducation, en suppose une dans les loix & la forme du Gouvernement.

Que cette réforme faite, & les obftacles qui s'opposent aux progrès de l'instruction une fois levés, le problème de la meilleure éducation possible est réfolu.

Ce que je me propose dans les quatre Chapitres suivants, c'est de prouver l'analogie de mes opinions avec celles de Locke.

De faire fentir toute l'importance & l'étendue du principe de la fensibilité physique.

De répondre au reproche de matéria-

lifme & d'impiété.

De montrer toute l'absurdité de telles accusations, & l'impossibilité, pour tout moraliste éclairé, d'échapper à cet égard aux censures ecclésiastiques.



#### CHAPITRE I.

De l'Analogie de mes Opinions avec celles de Locke.

L'ESPRIT n'est que l'assemblage de nos idées. Nos idées, dit Locke, nous viennent par les sens; & de ce principe, comme des miens, l'on peut conclure que l'esprit n'est en nous qu'une acquisition.

Le regarder comme un pur don de la nature, comme l'effet d'une organisation singuliere, sans pouvoir nommer l'organe qui le produit, c'est rappeller en Philosophie les qualités occultes; c'est croire sans preuve; c'est un jugement hasardé.

L'expérience & l'histoire nous apprennent également, que l'esprit est indépendant de la plus ou moins grande sinesse des sens; que les hommes de constitution disférente, sont susceptibles des mèmes passions & des mêmes idées.

Les principes de Locke, loin de contredire cette opinion, la confirment: ils prouvent que l'éducation nous fait ce que nous fommes; que les hommes ont entr'eux d'autant plus de ressemblance

que leurs instructions sont plus les mêmes; qu'en conséquence, l'Allemand ressemble plus au François qu'à l'Asiatique, & plus à l'Allemand qu'au François; qu'ensin, si l'esprit des hommes est très-dissérent, c'est que l'éducation n'est la même pour aucun.

Tels sont les faits d'après lesquels j'ai composé cet ouvrage. Je le présente avec d'autant plus de confiance au public, que l'analogie de mes principes avec ceux de Locke m'assure de leur vérité.

Si je voulois me ménager la protection des Théologiens, j'ajouterois; que ces mêmes principes sont les plus conformes aux idées qu'un Chrétien doit se

former de la justice de Dieu.

En effet, si l'esprit, le caractere & les passions des hommes dépendoient de l'inégale persection de leurs organes; & que chaque individu sût une machine dissérente, comment la justice du ciel, ou même celle de la terre, exigeroit-elle les mêmes effets de machines dissemblables? Dieu peut-il donner à tous la même loi, sans leur accorder à tous les mêmes moyens de la pratiquer?

Si la probité fine & délicate est de précepte, & si cette espece de probité suppose souvent de grandes lumieres, il faut donc que tous les hommes, communément bien organisés, soient doués par la Divinité, d'une égale aptitude à

l'esprit.

Qu'on n'imagine cependant pas que je veuille foutenir, par des arguments théologiques, la vérité de mes principes. Je ne dénonce point aux fanatiques ceux dont les opinions, sur cet objet, sont différentes des miennes. Les combattre avec d'autres armes que celles du raisonnement, c'est blesser par-derriere l'ennemi qu'on n'ofe regarder en face.

L'expérience & la raison sont les seuls juges de mes principes. La vérité en fût-elle démontrée, je n'en conclurois pas, que ces principes dussent être immédiatement & universellement adoptés. C'est toujours avec lenteur que la vérité se propage. Le Hongrois croit aux Vampires long-temps après qu'on lui en a démontré la non-existence. L'ancienneté d'une erreur la rend long-temps respectable. Je ne me flatte donc pas de voir les hommes ordinaires abandonner, pour mes opinions, celles dans lesquelles ils ont été élevés & nourris.

Que de gens intérieurement convaincus de la fausseté d'un principe, le soutiennent, parce qu'il est généralement cru, parce qu'ils ne veulent point lutter contre l'opinion publique! Il est peu d'amateurs finceres de la vérité, peu de gens qui s'occupent vivement de sa re-

cherche, & la faisissent, lorsqu'on la leur présente. Pour oser s'en déclarer l'Apôtre, il faut avoir concentré tout

fon bonheur dans fa possession.

D'ailleurs, à quels hommes est-il réservé de sentir d'abord la vérité d'une opinion nouvelle? Au petit nombre de jeunes gens, qui, n'ayant, à leur entrée dans le monde, aucune idée arrètée, choisissent la plus raisonnable. C'est pour eux & la postérité que le Philosophe écrit. Le Philosophe seul apperçoit, dans la perspective de l'avenir, le moment où l'opinion vraie, mais singuliere & peu connue, doit devenir l'opinion générale & commune. Qui ne fait pas jouir d'avance des éloges de la postérité, & desire impatiemment la gloire du moment, doit s'abstenir de la recherche de la vérité : elle ne s'offrira point à ses yeux.



#### CHAPITRE II.

De l'importance & de l'étendue du Principe de la Sensibilité physique.

U'EST - CE qu'une science? Un enchaînement de propositions, qui, toutes, se rapportent à un principe général & premier. La morale est-elle une science? Oui; si dans la sensibilité physique, j'ai découvert le principe unique dont tous les préceptes de la morale soient des conséquences nécesfaires. Une preuve évidente de la vérité de ce principe, c'est qu'il explique toutes les matieres d'être des hommes; qu'il dévoile les causes de leur esprit, de leur sottise, de leur haine, de leur amour, de leurs erreurs & de leurs contradictions. Ce principe doit être d'autant plus facilement & universellement adopté, que l'existence de la sensibilité physique est un fait avoué de tous; que l'idée en est claire, la notion distincte, l'expression nette, & qu'enfin, nulle erreur ne peut se mêler à la simplicité d'un tel axiome.

La fenfibilité phyfique femble être donnée aux hommes comme un ange

tutélaire, chargé de veiller sans cesse à leur conservation. Qu'ils soient heureux: voilà peut-être le seul vœu de la nature, & le seul vrai principe de la morale. Les loix sont-elles bonnes? l'intérêt particulier ne sera jamais déstructif de l'intérêt général. Chacun s'occupera de sa félicité; chacun sera fortuné & juste; parce que chacun sentira que son bonheur dépend de celui de son voisin.

Dans les sociétés nombreuses, où les loix sont encore imparfaites, si le scélérat, le fanatique & le tyran l'oublient, que la mort frappe le scélérat, le fanatique & le tyran, & tout ennemi

du bien public.

Douleur & plaisir sont les liens par lesquels on peut toujours unir l'intérêt personnel à l'intérêt national. L'une & l'autre prennent leur source dans la sensibilité physique. Les sciences de la Morale & de la Législation ne peuvent donc être que les déductions de ce principe simple. Je puis même ajouter, que son développement s'étend jusqu'aux diverses regles des arts d'agréments, dont l'objet, comme je l'ai déja dit, est d'exciter en nous des sensations. Plus elles sont vives a), plus l'ouvrage qui les produit paroît beau & sublime.

a) Dans la Poésie, pourquoi le beau de sen-

La sensibilité physique est l'homme lui-même, & le principe de tout ce qu'il est. Aussi ses connoissances n'atteignent-elles jamais au delà de ses sens. Tout ce qui ne leur est pas soumis est

inaccessible à son esprit.

Les Scholastiques cependant prétendent, sans ce secours, percer dans les Royaumes intellectuels. Mais ces orgueilleux Sysiphes roulent une pierre qui retombe sans cesse sur eux. Quel est le produit de leurs vaines déclamations & de leurs éternelles disputes? qu'apperçoit on dans leurs immenses volumes? Un déluge de mots étendus sur un désert d'idées.

A quoi se réduit la science de l'homme? A deux sortes de connoissances.

L'une est, celle des rapports que les

objets ont avec lui.

Or, qu'est-ce que ces deux sortes de connoissances, sinon deux développements divers de la sensibilité physique? b)

timent & celui des images frappe-t-il plus généralement que le heau des idées? C'est que les hommes sont sensibles avant d'être spirituels; c'est qu'ils reçoivent des sensations avant de les com-

parer entr'elles.

b) Si l'on regarde le principe de la fensibilité physique comme destructif de la doctrine enseignée sur l'ame, l'on se trompe. Si je suis sensible, c'est que j'ai une ame, un principe de vie & de sentiment, auquel on peut toujours donner le nom qu'on veut.

Mes Concitoyens pourront, d'après cet Ouvrage, voir mieux & plus loin que moi. Je leur ai montré le principe duquel ils peuvent déduire les loix propres à faire leur bonheur. Si la nouveauté les étonne, & s'ils doutent de fa vérité, qu'ils essayent de lui en substituer un, dont l'existence soit aussi universellement reconnue, dont ils aient une idée aussi claire, dont ils puissent tirer un aussi grand nombre de conséquences. S'il n'en est point de tel, qu'ils regardent donc la sensibilité physique comme la seule pierre de touche, à laquelle on éprouvera déformais la vérité ou la fausseté de chaque proposition nouvelle de morale & de politique. Toute proposition sera réputée fausse, lorsqu'on ne pourra la déduire de cet axiome. L'erreur est la seule matiere hétérogene à la vérité. Au reste. je ne suis point Législateur, & j'occupe peu de place dans cet univers. Ce que je pouvois en faveur de mes Concitoyens, c'étoit de consigner dans un ouvrage, l'unique principe de leurs connoissances. Je n'ai, sans doute, rien avancé dans ce livre de contraire à la vraie Religion. Mais j'ai foutenu la nécessité de la tolérance. J'ai fait fentir les dangers auxquels la trop grande puissance du Prêtre expose également,

& les Princes & les Nations. J'ai montré la barriere qu'on peut opposer à son ambition: je suis donc à ses yeux un impie. Le serai je à ceux du Public?



#### CHAPITRE III.

Des accusations de Matérialisme & d'Impiété, & de leur absurdité.

L'on peut à Paris & à Lisbonne redouter la haine théologique. Mais il est des pays où cette haine est impuissante, où le reproche d'impiété n'est plus de mode, où toute accusation de cette espece, devenue ridicule, est régardée comme l'expression vague de la fureur & de la stupidité monacale.

D'ailleurs, quelle impiété me reprocher? Je n'ai, dans aucun endroit de cet ouvrage, nié la Trinité, la divinité de Jesus, l'immortalité de l'ame, la résurrection des morts, ni même aucun article du Credo Papiste: je n'ai donc point attaqué la Religion.

Mais les Jésuites ont accusé les Jansénistes de matérialisme : ils pourront donc aussi m'en accuser. Soit. Je me conten-

contenterai de leur répondre; qu'ils n'ont point d'idées completes de la matiere; qu'ils ne connoissent que des corps; que le mot de matérialiste est aussi obscur pour eux que pour moi; que nous sommes à cet égard également ignorants, mais qu'ils sont plus fanatiques.

Tout livre conséquent est en hor-

reur aux Théologiens.

La Raison, à leurs yeux, n'est jamais Catholique.

Ennemis nés de tout ouvrage raisonnable, peut-être anathématiseront-ils
celui-ci. Cependant je n'y dis d'eux
que le mal absolument indispensable.
J'aurois pu m'écrier avec Saint Jérôme,
que l'Eglise est la Prostituée de Babylone! Je ne l'ai point sait. Lorsque j'ai
pris parti contre les Prêtres, c'est en
faveur des Peuples & des Souverains.
Lorsque j'ai plaidé la cause de la tolérance, c'est pour leur épargner de nouveaux forsaits.

Mais, diront-ils, qu'on établisse la tolérance, que l'Eglise modele sa conduite sur celle de Jesus, sous quel prétexte pourra-t-elle emprisonner les Citoyens, les brûler, assassiner les Princes, &c. L'Eglise moins redoutée, se roit alors moins respectée. Or, que lui

Tome II,

importe l'exemple de Jesus? Ce qu'elle desire, c'est d'ètre puissante. La preuve, c'est l'approbation donnée par elle à la morale des Jésuites.

C'est le titre de Vice-Dieu accordé

par elle à son Chef.

C'est enfin la croyance de son infaillibilité, devenue article de soi en Italie, malgré cet acte sormel de l'Ecri-

ture, tout homme est menteur.

Sans un motif d'ambition, le Prêtre eût-il affirmé, que le Pape tient le milieu entre l'homme & Dieu; nec Deus, nec homo, quia neuter est, sed inter utrumque. Sans un pareil motif, le Pape eût-il fouffert qu'on le traitât de Demi-Dieu? Eût-il permis qu'Etienne Patracene écrivit, qu'en lui, Pape, réside tout pouvoir sur les puissances du ciel & de la terre? In Papa est omnis potestas; supra omnes potestates, tam cæli quam terra. Boniface VIII, dans une assemblée tenue à Rome à l'occasion du Jubilé, eût-il dit: Je suis Empereur, i'ai tout pouvoir dans le ciel & sur la terre. Ego sum Pontifex & Imperator, terrestre ac cæleste imperium habeo. Ce Pape eût-il approuvé la phrase du droit canon, où il est appellé, Dominus Deus noster: Le Seigneur notre Dieu? Nicolas se fût-il glorifié d'avoir été nommé Dieu par Constantin? canon, satis

évidenter, dist. 96. Les Théologiens a) eussent-ils déclaré dans d'autres canons,

" que le Pape est autant au-dessus de " l'Empereur, que l'or pur est au-des-

, fus du plomb vil: que les Empereurs

, reçoivent leur autorité du Pape; comme la Lune reçoit sa lumiere du

" Soleil, que les Empereurs, par con-

, séquent, ne seront jamais que Lu-

nes. "

Les Prêtres enfin, pour justifier leur intolérance, eussent-ils de la divinité fait un tyran injuste, vengeur & colere? eussent-ils accumulé sur Dieu tous les vices des hommes b)?

a) Un des Docteurs canoniques, plus hardi encore, a dit: Papa est suprà me, extrà me, Papa
est omnis & suprà omnia; Papa est dominus dominantium, Papa potest mutare quadrata rotundis. C'est-à-dire: le Pape est dans moi, hors de
moi; le Pape est tout, au-dessus de tout. Il est
Seigneur des Seigneurs, & d'un quarré, il peut
faire un cercle. Quelle proposition plus impie,
si, de l'aveu même des Théologiens, la divimité ne peut faire un bâton sans deux bouts!

b) Peu de Nations, disent les voyageus, honorent le Diable sous son vrai nom: mais beaucoup l'honorent sous celui de Dieu. Un Peuple
adore-t-il un être dont les soix sont incompréhensibles: cet être exige-t-il la croyance de
l'incroyable? commande - t - il l'impraticable?
punit - il une foiblesse par des tourments éternels? damne - t - il ensin l'homme vertueux pour
n'avoir pas fait l'impossible? il est évident, que
sous le nom de Dieu, c'est le Diable qu'un test

Si tout moyen d'acquérir du pouvoir paroît légitime au Sacerdoce, tout obstacle mis à l'accroissement de son pouvoir lui paroît une impiété. Je suis donc impie à ses yeux. Or, tel est, en certain pays, la puissance du Prêtre sur les Princes, qu'il peut, à son gré, les irriter contre les Ecrivains mêmes qui désendent les droits de leur Couronne. Que de dévotes d'ailleurs ne peut-il pas ameuter contre un Auteur?

l'ai lu le Conte des Oyes couleur de rose de Crébilion, & dans le monde j'ai toujours vu ce troupeau aimable & dévot, dirigé par un Moine stupide, crasseux & méchant. Les Oyes pensent toujours d'après lui : elle voient l'impiété par-tout où il veut la leur mon-

trer.

Au reste, ce reproche n'est pas le seul qu'on me sera. L'esclave & le courtisan m'accuseront d'avoir mal parlé du pouvoir arbitraire. Je l'ai peint, sans doute, sous ses véritables couleurs; mais par amour pour les peuples & pour les Princes eux-mèmes. Tout Souverain, comme le prouve l'Histoire, est, ou dans la dépendance de l'armée, s'il porte le sceptre du pouvoir arbi-

Peuple adore. Voyez le Livre. On false Religion, d'où j'ai tiré ce passage.

traire c), ou dans la dépendance de la loi, s'il commande dans une Monarchie modérée. Or, de ces deux dépendances, quelle est la plus desirable pour un Prince? quelle est celle où sa personne est la moins exposée? La dernière.

Les loix gouvernent un Peuple libre. Les délations, la force & l'atrocité gouvernent les Peuples esclaves. Et chez eux l'intrigue domeltique & le caprice de l'armée, décident souvent de la vie du Monarque.

c) On peut distinguer deux sortes de despo-

L'un est puissance. L'autre est pratique.

Cette distinction neuve est féconde en consé-

quences.

Un Prince est despote en puissance, lorsqu'ill a, par le nombre de ses troupes par l'avilissement des csprits & des ames, acquis le pouvoir nécessaire pour disposer à son gré des biens, de la vie, & de la liberté de ses sujets.

Tant que le Prince n'use point de ce pouvoir, tant que les peuples n'en souffrent point, ils croyent leur Gouvernement bon, ils restent

tranquilles.

Mais lorsqu'après avoir acquis le pouvoir de nuire, le Prince met ce pouvoir en pratique, & qu'il dépouille les citoyens de toutes leurs propriétés, alors ils s'irritent; ils voudroient se-couer le joug qui les opprime. Il est trop tard. C'étoit dans le germe de cette puissance illimitée, qu'il falloit étousser les maux qu'ils éprouvent.

Je ne m'étendrai pas davantage fur

ce fujet.

En matiere politique, un mot suffit pour éclairer les hommes. Il n'en est pas de même en matiere religieuse. Le jour de la raison passe rarement jusqu'aux dévots d). Puissent-ils désormais, plus instruits, reconnoître enfin qu'il n'est point d'ouvrage à l'abri d'une accusation d'impiété!

d) Aboulola, le plus fameux des Poëtes Arabes, n'avoit nulle opinion des lumieres des dévots. Voici la traduction de quelques-unes de fes-Rances.

Isa est venu : il a aboli la loi de Moussai.

Mahomet l'a suivi : il a introduit par jour ginq prieres.

Ses sectateurs prétendent qu'il ne viendra plus.

d'autres Prophetes.

Ils s'occupent inutilement à prier depuis le-

matin jufqu'au foir.

Dites - moi maintenant, depuis que vous vivez dans l'une de ces loix, jouissez-vous plus ou

moins du foleil & de la lune?
Si vous me répondez impertinemment, j'éléverai ma voix contre vous; mais si vous me par-

lez de bonne foi, je continuerai de parler tont.

Les Chrétiens errent gà & là dans leurs voies, & les Musulmans sont tout-à-fait hors du chemin.

Les Juifs ne sont plus que des momies, & les

Mages de Perse que des rêveurs.

Le monde se partage en deux classes d'hom-

Les uns ont de l'esprit, & point de Religion. Les autres de la Religion, & point d'esprit.

# CHAPITRE IV.

De l'Impossibilité pour tout Moraliste éclairé, d'échapper aux Censures Ecclésiastiques.

UN homme défend-il les intérêts du Peuple? il nuit à ceux de l'Eglife. Elle cherche un prétexte pour l'accufer; & ce prétexte ne lui manque jamais.

Les Ecritures sont le livre de Dieu, & leurs diverses interprétations forment les dissérentes sectes du Christianisme. C'est donc sur les Écritures que sont sondées les hérésies.

Jesus savorise celle des Ariens, lorsqu'il dir: "Mon pere est plus grand "que moi. "Jesus change toutes nos idées sur la divinité, lorsqu'il semble la regarder comme l'auteur du mal, & qu'il dit dans le Pater: Et ne nos inducas in tentationem, & ne nous induisez pas à la tentation. Or, si, dans le Pater même, on lit une proposition aussi singuliere, dans quel ouvrage humain la haine & la malignité monacale ne trouvera-t-elle point d'hérésie; Ecriton en faveur de l'humanité? l'intérêt

facerdotal s'en irrite, & c'est alors qu'il saut s'écrier avec le Prophete: Libera opus meum à labiis iniquis & d linguâ dolosa a). Si l'on tiroit de cet ouvrage quelques conséquences malformantes, je n'en serois donc pas surpris. Ce que Dieu n'a point sait dans les Ecritures, je ne l'ai certainement pas sait dans ce livre. Je n'ai point ce sot & blasphématoire orgueil. Quelle est dans la géométrie même la proposition, dont on ne pût, au besoin, déduire quelque conséquence absurde & même impie?

Le point mathématique, par exemple, n'a, selon les Géometres, ni longueur, ni largeur, ni profondeur: or, la ligne est le composé d'un certain nombre de points; la surface, d'un certain nombre de lignes; le cube, d'un certain nombre de surfaces. Si le point ma-

a) Que de libelles théologiques contre le livre de l'Esprit! Quel étoit le crime de l'Auteur? D'avoir révélé le fecret de l'Eslife, qui confife à abrutir les hommes pour en tirer le plus d'argent & de respect possible. Quelques Prêtres honnêtes prirent la désense de cet Ouvrage; mais en trop petit nombre: Dans le Clergé, ils n'eurent point la pluralité des voix. Ce fut sur-tont l'Archeveque de Paris, qui pressa la Sorbonne de s'elever contre l'Esprit, qu'elle n'entendoit pas. C'étoit le Prophete Balaam, qui, monté sur son anesse, la presse d'avancer, sans appercevoir l'Esprit on l'Ange qui l'arrête.

thématique est sans étendue, il n'est donc ni lignes, ni surfaces, ni cubes; il n'existe donc ni corps, ni objets sensibles: il n'est donc point de châteaux, dans ces châteaux de Bibliotheques, de livres, & parmi ces livres, d'Écri-

tures & de Révélations.

Si telle est la conséquence immédiate de la définition du point mathématique, quel livre est à l'abri du reproche d'impiété? Le Systeme de la grace n'en est pas lui-même exempt. Les Théologiens y soutiennent à la fois, qu'en qualité de juste, Dieu accorda à tous la grace suffisante, & cependant que cette grace suffisante ne suffit pas. Quelle contradiction absurde & impie!

S'agit-il de Religion? Les principes ne doivent jamais porter de conféquence. L'on n'est point incrédule, lorsqu'on n'a point nié formellement & positivement quelque article de soi.

Que les Moines & les Prêtres daignent, en vrais Chrétiens, interprêter charitablement ce qui peut se glisser de louche dans un ouvrage philosophique; ils n'y verront rien que d'orthodoxe.

J'ai, dans celui ci, plaidé la cause de la tolérance, & par conséquent de l'humanité: mais est-on athée parce

qu'on est humain?

Si j'écoutois moins ma raison, peutêtre, à l'exemple des Jansénistes, soumettrois-je cet ouvrage à la décision du premier Concile, & prierois-je le Lecteur de voir jusqu'à ce moment par sa raison. Ce que je puis lui certifier, c'est qu'en composant ce livre, mon objet sut d'assurer le bonheur des Peuples, & la vie des Souverains. Si j'ai blessé l'orgueil ecclésiastique, c'est que j'ai mieux aimé, comme Lucien, "déplaire me disant la vérité, que de plaire en contant des fables."

Qu'on découvre quelques erreurs dans cet ouvrage, je me rendrai toujours ce témoignage, que je n'ai pas du moins erré dans l'intention; que j'ai dit ce que j'ai cru vrai & utile aux particuliers & aux nations. Quel fera donc mon ennemi, & qui s'élévera contre moi? Celui-là feul qui hait la vérité, & veut le malheur de sa patrie. Au reste, que les Papistes me calomnient, je m'écrierai avec le Prophete: Maledicent

illi; tu, Domine, benedices.

Ce dont j'avertis le Clergé de France en particulier; c'est que sa fureur immodérée & ridicule contre les Lettres, le rend suspect & odieux à l'Europe. Un homme sait un livre: ce livre est plein de vérités ou d'erreurs. Dans le premier cas, pourquoi, sous le nom

de cet Auteur, persécuter la vérité elle mème? Dans le second cas, pourquoi punir dans un Ecrivain des erreurs à coup sûr involontaires. Quiconque n'est ni gagé, ni homme de parti, ne se propose que la gloire pour récompense de ses travaux. Or, la gloire est toujours attachée à la vérité. Qu'en la cherchant, je tombe dans l'erreur: l'oubli où s'ensevelit mon nom & mon ouvrage, est mon supplice, & le seul que

ie mérite.

Veut-on que la mort soit la punition d'un raisonnement hasardé ou faux? quel Ecrivain est affuré de sa vie, & qui lui jettera la premiere pierre? Que se proposent les Prêtres en demandant le supplice d'un Auteur? Poursuiventils une erreur avec le fer & le feu? ils l'accréditent. Poursuivent-ils une vérité avec le même acharnement? ils la propagent plus rapidement. Que prouve jusqu'ici la conduite du Clergé Papiste? Rien; sinon qu'il persécute, & persécutera toujours la vérité. Plus de modération, sans doute, lui siéroit mieux. Elle est décente en tous les temps, & nécessaire dans un siecle où la cruauté irrite les esprits, & ne les soumet pas.

Virtus non territa monstris.

5 NO59

